

# ملفوظات دکتر احمد راجح



مولانا شیخ حبیم الدین

مکتبہ خدام القرآن لاہور

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# مُفَوَّظات

ڈاکٹر سید احمد جمیلہ اللہ علیہ السلام

مرتب:

مولانا شیخ حبیم الدین



مکتبہ حضام القرآن لاہور

36 کے، ماذل ٹاؤن لاہور، فون: 3-35869501

[maktaba@tanzeem.org](mailto:maktaba@tanzeem.org)

مدرس انجمن خدام القرآن جناب ڈاکٹر اسرار احمد رحیم کی اپنی ولی خواہش اور جدوجہد کے تقاضوں کے عین مطابق، مرحوم کے تمام قانونی وارثین ہر مسلمان کو ڈاکٹر صاحب کی طبع شدہ تصنیفات / تالیفات آؤیوز ویدیویز کو طبع / تیار کر کے شائع کرنے کی کھلی اجازت دیتے ہیں (چاہے قیمتہ ہو یا مفت تقسیم) اور اس کے لیے کسی پیشگی اجازت کی ضرورت نہیں۔ ہمارا کسی قسم کی رائٹلی یا "محفوظ حقوق" کا تقاضا بھی نہ ہے اور نہ ہوگا، البتہ تیار کردہ مواد رائٹلی یا اویوز (آؤیوز یا ویدیویز) اور کتب کے چند نسخے ہمارے ریکارڈ کے لیے بیچ دیے جائیں تو ممنون ہوں گے۔ تاہم ان میں کسی قسم کی تبدیلی کرنے کی تاپسندیدہ کوشش مثلاً تبدیلی الفاظ، غلط اقتباس، سیاق و سماق سے الگ کر کے جملے کا حوالہ یا اس کا ایسا استعمال جس سے ڈاکٹر صاحب مرحوم اور ہمارے موقف کی صحیح ترجیحی نہ ہو اور جس سے ہماری عزت و شہرت پر حرف آئے تو ہم اس شخص کے خلاف قانونی چارہ جوئی کا مکمل حق محفوظ رکھتے ہیں۔

نام کتاب ڈاکٹر اسرار احمد رحیم

مرتب مولانا شیخ رحیم الدین

طبع اول (دسمبر 2015ء) 1100

ناشر نظم نشر و اشاعت، مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور

مقام اشاعت 36۔ کے ماذل ناؤں لاہور

فون: 35869501-3

طبع شرکت پرنٹنگ پریس لاہور

قیمت 200 روپے

ISBN : 978 - 969 - 606 - 021 - 5

email: publications@tanzeem.org  
website: www.tanzeem.org

# آئینہ ملفوظات

|    |                                             |
|----|---------------------------------------------|
| 7  | عرض مرتب ◀                                  |
| 9  | تقدیم ◀                                     |
|    | از حافظ عاطف و حید صاحب                     |
|    | انچارج شعبہ تحقیق اسلامی، قرآن اکیڈمی لاہور |
| 15 | پیش لفظ ◀                                   |
|    | از حافظ عاکف سعید صاحب، امیر تنظیم اسلامی   |
| 17 | ایمان اور توکل ◀                            |
| 18 | رمضان: نزول قرآن کا سالانہ جشن ◀            |
|    | وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِيثٌ       |
| 24 | قرآن حکیم کے بارے میں ہمارا عقیدہ ◀         |
| 25 | قرآن کریم کا اسلوب استدلال ◀                |
| 27 | قرآن مجید کا موضوع ◀                        |
| 28 | قرآن حکیم کی محفوظیت ◀                      |
| 31 | قرآن جل اللہ ہے ◀                           |
| 38 | قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا ثبوت ◀         |
| 41 | اسلام اور مغرب ◀                            |
| 42 | روح قربانی ◀                                |
| 43 | ہمارے دین میں تقویٰ کا مقام ◀               |
| 44 | حقیقت موت ◀                                 |
| 45 | قرآن حکیم اور جہاد فی سبیل اللہ ◀           |

|    |                                               |
|----|-----------------------------------------------|
| 51 | غور کیجئے!                                    |
| 52 | وقت کی اہم ترین ضرورت                         |
| 53 | حاکیت اور خلافت میں فرق                       |
| 55 | غور کیجئے اور عمل کیجئے                       |
| 56 | اسلامی تاریخ میں بیعت کا مقام                 |
| 57 | عربی پڑھہ بنانے والے کرام                     |
| 59 | میرے تصور فرائض دینی کا خلاصہ                 |
| 61 | اسلامی نظام کیسے آئے گا؟                      |
| 62 | مواحات کی اہمیت                               |
| 63 | قیام اللیل کی اہمیت                           |
| 65 | معاشرتی بے راہ روی کا تجزیہ اور تشخیص         |
| 67 | خطبہ نکاح کی اہمیت                            |
| 74 | ہماری بہنوں کے لیے الحجه فکریہ                |
| 77 | قرآن مجید سے بے اعتنائی کا اصل سبب            |
| 78 | مساوی شہریت کا فریب                           |
| 79 | جماعتی زندگی مردوں اور عورتوں کے لیے ضروری ہے |
| 82 | انقلابِ نبوی پر یہودیت کا حملہ                |
| 84 | مناقشاتِ صحابہ کے بارے میں معتدل رائے         |
| 86 | اسلام میں زکوٰۃ کا نظام اور اس کی برکات       |
| 90 | انقلالی کارکنوں کی تربیت                      |
| 91 | پرویز مشرف سے میری ملاقات                     |
| 92 | دنیا کا واحد جامع ترین انقلاب                 |

|     |                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 95  | عورت کا اصل دائرہ کار                                          |
| 96  | ستروجائب سے متعلق ڈاکٹر صاحب کا دعویٰ                          |
| 97  | خواتین کا کھیتوں، کھلیانوں اور فاتر میں کام کی نوعیت کا اختلاف |
| 99  | تدبر قرآن کی شرائط                                             |
| 103 | انکار آخوند کا ایک اہم سبب                                     |
| 104 | خدائی تدبیر میں مدینہ کا انتخاب                                |
| 106 | گراہ فرقوں اور تحریکوں کا طریقہ واردات                         |
| 111 | خلیفہ                                                          |
| 112 | نظریہ پاکستان کا تاریخی پس منظر                                |
| 118 | اسلاف سے مضبوط تعلق                                            |
| 120 | میرا معیار اور آئینہ دلیل                                      |
| 121 | علامہ اقبال مرحوم اور وطنی قومیت                               |
| 128 | انتخابات کے ذریعے اولی الامر کا تقرر                           |
| 129 | ہمارے عقائد                                                    |
| 139 | مناقف کی علامت                                                 |
| 141 | حضرت بوقت مرگ                                                  |
| 142 | ایک غلط فہمی کا ازالہ                                          |
| 143 | نفاق کا علاج: انفاق                                            |
| 144 | تمکیل ختم نبوت کا منطقی تقاضا                                  |
| 145 | غور کیجیے!                                                     |
| 147 | مرتبہ و مقام محمدی کا لحاظ اشد ضروری ہے                        |
| 149 | تقویٰ: عزت و شرف کی بنیاد                                      |

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 150 | مقامِ رسالت کے حوالے سے ہماری ذمہ داری           |
| 151 | تحریک پاکستان میں مسلمانان ہند کا جوش و جذبہ     |
| 153 | غیر اسلامی نظام کے تحت زندگی گزارنے کا کفارہ     |
| 154 | خلافت راشدہ کے خصائص                             |
| 159 | اسلامی تحریک کی اساس: شعوری ایمان                |
| 162 | انسانی زندگی کی حقیقت                            |
| 164 | تحقیر آمیز ناموں سے پکارنے کی ممانعت             |
| 165 | یقین قلبی کا ذریعہ: قرآن مجید                    |
| 167 | عیب جوئی کی ممانعت                               |
| 168 | منافق کون ہے؟                                    |
| 170 | حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خصوصی فضیلت           |
| 171 | قرآن حکیم کی روشنی میں اخلاقیات کی فلسفیانہ اساس |
| 176 | ضبطِ نفس اور ستر و حجاب کے احکامات               |
| 179 | نظریہ پاکستان سے انحراف کا نتیجہ                 |
| 180 | سامیت پاکستان کے ناگزیر یوازم                    |
| 181 | جزوی نہیں کلی اطاعت مطلوب ہے                     |
| 182 | اسلام کے عالمی غلبہ میں پاکستان کا مقام و کردار  |
| 183 | قربابت دار کے ساتھ حسنِ سلوک                     |
| 185 | مغربی تہذیب کا الیہ                              |
| 187 | زبان کے غلط استعمال کا معاشرے پر اثر             |
| 188 | رہبا نیت خلافِ فطرت اور خلافِ دین ہے             |
| 189 | شادی بیوہ کے ضمن میں اصلاحی تحریک کا خلاصہ       |

◀ 193 قرآن حکیم میں لفظ ”شہید“ کا استعمال

◀ 194 بندہ مومن کا نظریہ حیات

◀ 195 خلافت راشدہ دوبارہ قائم نہیں ہو سکتی

◀ 198 سیاسی و ملی زندگی کے رہنماء اصول

◀ 199 کل روئے ارضی پر اللہ کا دین غالب آئے گا، (ان شاء اللہ)

◀ 200 غزوہ بدر..... یوم الفرقان

◀ 201 صد یقین کے ایمان کی کیفیت

◀ 202 تسلیم و رضا

◀ 204 تو تکل علی اللہ

◀ 205 طبعی محبتوں کے ضمن میں احتیاط

◀ 205 صبر کا قرآنی تصور

◀ 206 اجرت کس لیئے؟

◀ 207 احسانی نظام

◀ 208 ”تسیع“ کے معنی و مفہوم

◀ 209 عظمتِ صحابہ کرام ﷺ

◀ 210 تکمیل نبوت و رسالت

◀ 211 غور کیجیے!

◀ 214 مال اور اولاد فتنہ ہیں

◀ 215 حضور ﷺ کی دورانی شی کا شاہکار

◀ 216 غور کیجیے، سمجھئے اور پھر عمل کیجیے

◀ 217 غور کیجیے!

◀ 218 غور کیجیے!

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| 219 | انفاق فی سبیل اللہ                   |
| 220 | تقویٰ کیا ہے؟                        |
| 221 | لفظ ایمان کی نحوی اور شرعی تعریف     |
| 224 | مذاہب عالم کی ایک بڑی غلطی           |
| 227 | غور کیجئے سمجھئے اور حرز جان بنائیے! |
| 228 | رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری کے تقاضے |
| 234 | جدبہ شکر کی انہتا                    |
| 235 | ایمان بالرسالت کا خصوصی مقام         |
| 237 | عیب تلاش کرنے کی ممانعت              |
| 238 | غیبت کی ممانعت                       |
| 239 | بندہ مومن کا کام                     |
| 240 | میری نصیحتیں                         |





## عرضِ مرتب

قارئینِ کرام! زیر نظر کتاب کے ذریعے میں آپ حضرات کی خدمت میں صدر مؤسس مرکزی انجمن خدام القرآن و بانی تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹر اسرار احمد ہبھندیہ کی تصنیفات و تالیفات سے ایسے چندیہ اقتباسات اور پیراگراف پیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہوں جن کی روشنی میں آپ محترم ڈاکٹر صاحب کے خیالات، نظریات اور افکار سے روشناس ہو سکیں گے۔ آپ جوں جوں ان صفحات کا مطالعہ کرتے جائیں گے تو یہ بات واضح ہو کر آپ کے قلوب واذہان میں اجاگر ہوتی جائے گی کہ بانی تنظیم ڈاکٹر اسرار احمد کے دل میں اللہ جل جلالہ کی عظمت و رفتعت، اس کے کلام سے والہانہ عقیدت و محبت، اس کے انبیاء و رسول کا اتباع، اس کی شریعت مطہرہ کی اطاعت اور اس کے عطا کردہ نظام عدل و قسط کو کل روئے ارضی پر نافذ و غالب کرنے کی خواہش سنتی شدید ہے اور وہ اپنی اس خواہش کو محض ذاتی خواہش نہیں بلکہ دینِ اسلام کا ایک "رکنِ رکیں" سمجھتے ہیں۔

اس حقیر و عاجز کو یہ گراں قدر سعادت حاصل رہی ہے کہ زندگی کے قریباً تیس سال آپ کی کشف برداری میں گزارے ہیں۔ اس ثلث صدی کے دوران آپ کا جو "جد بعمل" دیکھا ہے قلم و زبان اس کے اظہار و بیان سے عاجز ہیں۔ آپ کو آیات قرآنیہ اور احادیث نبویہ کی روشنی میں اس مشن کی تکمیل اور کامیابی کا "حق الائقین" حاصل تھا۔

میں نے ایک دن آپ کو اپنے دفتر میں ایک خاص "وجد" کی حالت میں علامہ اقبال مرحوم کے یہ اشعار پڑھتے دیکھا ہے جو ان کے دلی جذبات کی غمازی کر رہے تھے وہو هذا:

آسمان ہو گا سحر کے نور سے آئینہ پوش  
اور ظلمت رات کی سیماں پا ہو جائے گی  
اس قدر ہو گی ترجم آفریں باہر بہار  
کمہت خوابیدہ غنچے کی نوا ہو جائے گی  
آملیں گے سینہ چاکان چمن سے سینہ چاک  
بزمِ گل کی ہم نفس باہر صبا ہو جائے گی

شب نم افشاری مری پیدا کرے گی سوز و ساز  
 اس چمن کی ہر کلی درد آشنا ہو جائے گی  
 آنکھ جو کچھ دیکھتی ہے لب پ آ سکتا نہیں  
 محیرت ہوں دنیا کیا سے کیا ہو جائے گی  
 شب گریزاں ہو گی آخر جلوہ خورشید سے  
 یہ چمن معمور ہو گا نغمہ توحید سے

معزز قارئین! یہ کتاب جو آپ کے ہاتھوں میں ہے ”لف و شر غیر مرتب“ کے زمرے  
 کی کتاب ہے۔ یعنی ایسا نہیں کہ ایک عنوان کے تحت ایک بات مکمل کی گئی ہو۔ پھر دوسرا اور  
 تیسرا عنوان ہو۔ بلکہ جو چیز سامنے آئی اس کو وہیں رکھ دیا گیا۔ یہ خطابی انداز ہے۔  
 ”قرآن حکیم“ بھی خطابی انداز میں مدون ہے اور ایک ”عاشقِ قرآن“ کے خیالات و  
 نظریات و افکار کو میں نے اسی انداز میں مرتب کرنے کی کوشش کی ہے۔ میں اس کوشش میں  
 کہاں تک کامیاب ہوا ہوں اس کا فیصلہ آپ حضرات کریں گے۔

زیرِ نظر کتاب میں بعض اقتباسات بغیر کسی عنوان کے شائع کیے گئے ہیں، اس کی وجہ یہ  
 ہے کہ ان میں ایسے غامض اور ہمہ جہت مضمایں ہیں کہ کسی ایک جہت اور عنوان کا تعین میرے  
 لیے ممکن نہیں رہا..... اس لیے قارئین پر چھوڑتا ہوں کہ ”شفیع و مذہب“ کے تحت ان صفحات کا  
 مطالعہ فرمائیں۔

امیر تنظیم اسلامی حافظ عاکف سعید صاحب مدظلہ کامل کی گہرائیوں سے شکر گزار ہوں کہ  
 انہوں نے میری اس سی کو بنظر استھان قبول فرمایا اور مزید یہ کہ کتاب کی تقریبی تحریر فرمائی جس  
 سے اس کتاب کی اہمیت دو چند ہو گئی ہے۔

مجھے خوشی ہے کہ اس کتاب کی تیاری میں برادرم حافظ عاطف وحدید مدظلہ بن حضرت  
 ڈاکٹر اسرار احمد مفتی کی سرپرستی حاصل رہی ہے۔ ان کے صحیح اور صائب مشوروں سے رہنمائی  
 ملی ہے جس کے لیے میں ان کا شکر گزار ہوں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کی بارگاہ میں دست بدعا ہوں کر رب کریم اس حقیر وادی کاوش کو اپنی بارگاہ میں  
 قبول فرمائیں اور ”داعی قرآن“ کی دعوت کو عام فرمادیں۔ (آمین) وماذلک علی اللہ بعزیز!

شیخ رحیم الدین عفی عنہ  
 قرآن اکیڈمی لاہور



## تہذیب

(لز : حافظ عاطف وحید)

”اے میرے نونہالاںِ وطن! جب میں نے دیکھا کہ میرے اس درد کے غم خوار جس میں میرے ہڈیاں پکھلی جا رہی ہیں، مدرسوں اور خانقاہوں میں کم اور سکولوں اور کالجوں میں زیادہ ہیں تو میں نے اور چند مخلص احباب نے ایک قدم علی گڑھ کی جانب بڑھایا اور اس طرح ہم نے دو تاریخی مقاموں دیوبند اور علی گڑھ کا رشتہ جوڑا.....“ اور ”..... میں نے اس پیرانہ سالی اور علالت و نقابت کی حالت میں آپ کی اس دعوت پر اس لیے لبیک کہا کہ میں اپنی گشده متاع کو یہاں پانے کا امید وار ہوں۔ بہت سے نیک بندے ہیں جن کے چہروں پر نماز کا نور اور ذکر الہی کی روشنی بھلک رہی ہے...“ (یہ الفاظ ہیں شیخ الحنفی حضرت مولانا محمود حسن دیوبندی مسٹری کے جوانہوں نے مسلم یونیورسٹی علی گڑھ میں خطاب کے دوران ادا کیے)۔

اور ”میں نے جہاں تک جیل کی تھائیوں میں اس پر غور کیا کہ پوری دنیا میں مسلمان دینی اور دینی ہر حیثیت سے کیوں تباہ ہو رہے ہیں تو اس کے دو سبب معلوم ہوئے، ایک ان کا قرآن چھوڑ دینا، دوسرے آپس کے اختلافات اور خانہ جنگی۔ اس لیے میں وہیں سے یہ عزم لے کر آیا ہوں کہ اپنی باتی زندگی اس کام میں صرف کروں کہ قرآن کریم کو لفظ اور معنا عام کیا جائے۔ بچوں کے لیے لفظی تعلیم کے مکاتب ہر بستی میں قائم کیے جائیں۔ بڑوں کو معاہی درس قرآن کے صورت میں اس کے معنی سے روشناس کرایا جائے اور قرآنی تعلیمات پر عمل کے لیے آمادہ کیا جائے اور مسلمانوں کے باہمی جنگ و جدال کو کسی قیمت پر برداشت نہ کیا جائے۔“

(دارالعلوم دیوبند میں حضرت شیخ الحنفی کا اکابر علماء کے اجتماع سے خطاب)

جناب شیخ الحنفی کے مذکورہ بالا اقتباسات میں پیش کردہ احیائے دین کے ”پروگرام“ کی

وائقی اور سچی تعبیر کے لیے قیامِ پاکستان کے بعد اگر کسی ایک ”ہمہ جہت“ شخصیت کا ہیولہ نگاہوں میں آتا ہے تو وہ صرف ہمارے والدِ گرامی قدر محترم ڈاکٹر اسرار احمد مفتی ہیں..... جونہ تو معروف معنی میں ”ابله مسجد“ تھے اور نہ ہی پورے طور پر ”تہذیب کافر زند“۔ جناب شیخ الہند ہی کی طرح انہوں نے امت کی پستی اور زبوں حالی کی فکر مندی اور احیائے دین و دعوت رجوع الی القرآن میں اپنی پوری زندگی ایسے گھلاؤی کہ گویا ایک موم تی ہو..... جسے ایک نہیں بیک وقت دونوں برسوں سے سلکا گا دیا گیا ہو! احیائے دین کے جس عظیم مشن کا بیڑا انہوں نے اللہ کے فضل اور اسی کی تائید و نصرت کے بھروسے پر اپنی نوجوانی کی عمر میں اٹھانے کا عزم کر لیا، اس کے تقاضے پورا کرتے کرتے زندگی کھپا دی، بلکہ گھلادی..... وہ اس راستے میں آگے سے آگے ہی بڑھتے چلے گئے اور کبھی پیچھے مزکر بھی نہ دیکھا۔ بقول شاعر۔

واپس نہیں پھیر ا کوئی فرمان جنوں کا  
تہبا نہیں لوئی کبھی آواز جرس کی  
خیریت جاں، راحتِ تن، صحتِ داماں  
سب بھول گئیں مصلحتیں اہل ہوس کی

اور بقول خود: ”ایک شاعر کے بقول ”ہم لوگ اقراری مجرم ہیں“ کے مصدق مجھے بر ملا اعتراض ہے کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے جس کام کے لیے اپنی زندگی وقف کر دیئے کی توفیق عطا فرمائی ہے، اور جس کے لیے میں نے اپنے پیشہ کتب کو بھی خیر باد کہا ہے، وہ وہی ہے جس کی بیسویں صدی عیسوی میں پہلی بار نہایت زور دار دعوت دی تھی مولانا ابوالکلام آزاد مرحوم نے ”الہلال“ اور ”البلاغ“ کے ذریعے..... اور جس کے لیے انہوں نے عملی جد و جہد کا آغاز بھی ”حزب اللہ“ کے قیام کی صورت میں کر دیا تھا، لیکن جسے وہ بعض داخلی عوامل اور خارجی موانع کے باعث جلد ہی بدال ہو کر چھوڑ دیئے۔“

گرامی قدر والد صاحب ڈاکٹر کو اللہ تعالیٰ نے جس مشن اور دین کی خدمت کے لیے چون لیا تھا، اسی کے اعتبار سے صلاحیتوں اور قوائے طبعی سے بھی نواز اتھا۔ چنانچہ وہ اپنے بارے میں خود فرماتے ہیں:

”چونکہ اللہ تعالیٰ نے مزاج کچھ ایسا دیا ہے اور آج سے نہیں بلکہ بچپن سے دیا ہے کہ جوبات حق معلوم ہواں پر ڈال رہو..... میری عمر چو میں برس کی تھی جب میں نے جماعتِ اسلامی کے سالانہ اجتماع منعقدہ ماچھی گوٹھ میں کھڑے ہو کر مولانا

سید ابوالاعلیٰ مودودی مرحوم سے جماعت کے انقلابی طریقہ کار کو چھوڑ کر انتخابی طریق کا راخیار کرنے کی پالیسی سے ڈٹ کر اختلاف کیا تھا۔ مولا نا مرحوم میرے والد کی عمر کے تھے پھر میرے محض بھی تھے، کہ ان کی تصانیف کے مطالعہ سے مجھے دین کا صحیح مفہوم اور ایک مسلمان کی دینی ذمہ داریوں کا شعور حاصل ہوا تھا، جس پر محکم یقین مطالعہ قرآن سے حاصل ہوا۔ لیکن اللہ تعالیٰ نے ایک مزاج دیا ہے کہ جوبات بمحض میں آتی ہے اس کا برخلاف اظہار کیا جائے۔ لہذا مولا نا مودودی مرحوم کی انتخابی سیاست کے موقف پر میں نے جماعت اسلامی کا رکن رہتے ہوئے اپنا اختلافی موقف دلائل کے ساتھ تحریری شکل میں بھی پیش کیا اور ماچبھی گوٹھ میں اشیج پر کھڑے ہو کر بھی..... اگر کوئی دلیل سے میری رائے اور میرے موقف کو غلط ثابت کر دے تب تو میں فوراً تھیار ڈالنے پر آمادہ ہوتا ہوں اور اپنی غلطی تسلیم کرنے میں کوئی باک محسوس نہیں کرتا، لیکن اگر کوئی اسے ولیل سے غلط ثابت نہیں کرتا تو مجھے اس کی قطعی پرواہ نہیں ہوتی کہ میری بات کی کون مخالفت کر رہا ہے، کے باشد۔ اللہ کا فضل ہے کہ اس نے مجھے یہ مزاج دیا ہے۔ میں نے جہاں تک اپنے مزاج اور اپنی طبیعت کی گہرائی میں جا کر ٹھوٹا ہے probe کیا ہے، تو میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ الحمد للہ ثم الحمد للہ مجھ میں انانیت اور عجب نہیں ہے اور میں شعوری طور پر اپنے رب سے پناہ طلب کرتا رہتا ہوں کہ وہ مجھے اس روگ سے محفوظ رکھے۔ نبی اکرم ﷺ کے ارشاد کے مطابق عجب مہلکات میں سے سب سے زیادہ مہلک اور شدید مرض ہے۔“

والد محترم نے غلبہ دا قامت دین کی جدوجہد کے لیے تنظیم اسلامی قائم کی تو علماء ربانیہن بالخصوص مشین حضرت شیخ الہندؒ کی سرپرستی اور تعاون کی شدید احتیاج کا اظہار فرمایا اور اس تصد کے لیے علماء کرام و مشائخ عظام کی خدمت میں حاضر ہوتے رہے۔ اس ضمن میں انجمن ۱۹۸۵ء کے دوران ایبٹ آباد میں ایک مقدار دینی و روحانی راہنماء مولا نا غلام انصیر چلاسی سے ملاقات فرمائی تو انہیں اپنے مزاج اور خیالات و نظریات کے جملہ پہلوؤں سے حد درجہ ہم آنگک پایا۔ انہوں نے والد محترم کے بارے میں اپنا تاثر بایں الفاظ بیان فرمایا: ”آپ کو دیکھ کر میرا یقین نبی اکرم ﷺ کی اس حدیث پر مزید گہرا ہو گیا ہے کہ میری امت میں ہمیشہ کم از کم ایک گروہ ضرور حق پر قائم رہے گا۔“

اس ملاقات کے بعد والد محترم نے ان کی خدمت میں اپنی جملہ مطبوعات کا سیٹ ارسال فرمایا تو اس پر ان کا مندرجہ ذیل مکتوب گرامی موصول ہوا:

۱۹۸۵ء اگست

محترم و مکرم و اکثر اسرار احمد صاحب!  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آپ کے ارسال کردہ تمام کتب اور خط موصول ہوئے۔ فرصت کے اوقات میں آپ کے چند رسائل کا اجمالی جائزہ لیا، جس سے آپ کی تنظیم کا عزم مضم کا بخوبی علم ہوا۔ آپ کے کتب و رسائل جو مجھے موصول ہو چکے ہیں لوگوں میں تقسیم کر دوں گا تاکہ عامۃ الناس استفادہ کر سکیں۔ میں چند اپنی کتب آپ کو مطالعہ کے لیے پیش کرنا چاہتا تھا جو کہ دستیاب نہ ہو سکیں۔ ”تحائف قدسیہ“ اور ”یادیع الحکمت“ بڑی مفہوم کتب تھیں، ابتداء مطالعہ کے لیے بہتر تھیں۔ فی الحال جو کتابیں دستیاب ہیں ارسال خدمت ہیں جن کے بالترتیب مطالعہ سے آپ ہمارے عزائم کی کیفیت سے آگاہ ہوں گے۔ سب سے پہلے ”خیابانِ چلاسی“ کا مکمل مطالعہ کریں۔ پھر ”معدنِ توحید“ ”گنجینہ معرفت“ اور ”گلدستہ عشقان“۔ دوسری کتب دستیاب ہونے پر یادوسری ملاقاتیں میں آپ کو دیں گے۔ چند حروف پر بیش ابطور تھنہ درویشاں آپ کی خدمت میں بھیج رہے ہیں۔

بے مطلب نی ری اسرار احمد  
اگر محکم بگیری تار احمد

مرادِ احرar از محکم گرفتن

بود اخلاص در هر کار احمد

صداقت حل ہر یک مشکلے ہست  
ہمی دانست یار غار احمد

دگر عرض اینکه از گفتار بگذر  
بے میدان آب آن کردار احمد

امیدِ ناست باشی ابر نیساں  
بے کمِ مدت پے گلزار احمد

خدا یا آور آں ساعت کے بیتم  
دوبارہ گرم تر بازارِ احمد

بہ سعی ایں رجالی پاک فطرت  
بہ ہر جا تازہ کن آثارِ احمد

چلاسی را سرو مال است حاضر  
برائے یاری ہر یارِ احمد

فقط و السلام  
من جانب: غلام النصیر چلاسی

قارئین کی سہولت کے لیے ان اشعار کا اردو ترجمہ بھی پیش کیا جا رہا ہے:  
”اگر احمد مصطفیٰ ﷺ کا نام (پیغام/اسوہ) مضبوطی سے پکڑ لیں تو اسرارِ احمد آپ نے  
مقصود پالیا۔

مضبوط پکڑنے سے احتقر (چلاسی) کی مراد احمد مجتبیٰ ﷺ کے ہر کام میں اخلاص کا  
ہونا ہے۔

صداقت ہر مشکل کا حل ہے اور یارِ غارِ احمد (ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ) بھی سمجھتے تھے۔  
میری دوسری گزارش یہ ہے کہ گفتار (زبانی جمع خرچ) کو چھوڑ دیئے، میدان میں نکلنے کے  
امداد مجتبیٰ ﷺ کا کردار سیکھی ہے۔

ہمیں امید اور خواہش ہے کہ آپ تھوڑے ہی عرصہ میں احمد مجتبیٰ ﷺ کے باغ کے لیے  
موسم بہار کی خوشگوار بارش بن جائیں۔

اے اللہ! وہ وقت لے آ کہ ہم احمد مجتبیٰ ﷺ کے بازار کی رونق اور چہل پہل دوبارہ  
دیکھ سکیں۔

ان پاک فطرت لوگوں کی جدوجہد کے ساتھ آپ ہر جگہ آثارِ احمد (تعلیماتِ نبوی)  
تازہ فرمادیں۔

احمد مجتبیٰ ﷺ کے ہر دوست کی مدد کے لیے چلاسی کی جان بھی حاضر ہے اور مال بھی۔“

محترمی و محبی مولا ناشیخ رحیم الدین صاحب کی ہمارے والد محترمؒ کے ساتھ لگ بھگ تیس  
برس پر محیط انتہائی قریبی رفاقت کی کیفیت یہ ہے کہ شیخ صاحب نے والد صاحبؒ کی حیات میں  
ہی نہیں دنیا سے رخصت ہو جانے کے بعد بھی ان کی خدمت، تعاون اور وفا شعاری کا بھرپور

ثبت دیا ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ اس پورے عرصہ کے دوران والد محترمؒ کے افکار کی کتابی شکل میں اشاعت اور اخبارات و رسائل میں عوای تشبیر کا فوری اور بروقت اهتمام شیخ صاحب کی کاوشوں ہی کام ہوں منت ہے تو ہرگز مبالغہ نہ ہو گا!

زیرنظر کتاب والد محترم کی شائع شدہ کتب سے ان اقتباسات کا مجموعہ ہے جو شرح  
الدین صاحب کی نظر میں والد صاحبؒ کی علمی قدر و منزلت کے اظہار کا بہترین ذریعہ ہو سکتے  
ہیں۔ رقم کو جب شیخ صاحب نے اس تالیف پر نظر ثانی کی دعوت دی تو رقم شیخ صاحب کے  
حسن انتخاب کی دادیے بغیر نہ رہ سکا۔ اس لیے کہ ان میں سے ہر ہر اقتباس اس قابل ہے کہ  
اسے یاد کر لیا جائے اور والد صاحبؒ کے مشن کو سمجھنے اور اسے پھیلانے کا ذریعہ بنایا جائے۔ اللہ  
تعالیٰ شیخ صاحب کی اس کاوش کو شرفِ قبول عطا فرمائے اور اسے ان کے حق میں تو شرہ آخرت  
بنائے..... آمين!

(حافظ) عاطف وحید

انچارج شعبہ تحقیق اسلامی، قرآن اکیڈمی لاہور

۸ جنوری ۲۰۱۳ء



## پیش لفظ

از: حافظ عاکف سعید

زیر نظر کتاب، جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے، والد محترم، ڈاکٹر اسرار احمد رضی اللہ عنہ کے دینی افکار و خیالات پر مشتمل ہے جو آج کے مسلمان کے لیے مشعل راہ کا درجہ رکھتے ہیں۔ ہمارا دین زندگی کے تمام گوشوں کو محيط ہے۔ اس کتاب کو پڑھنے والا ہر قاری یہ محسوس کرے گا کہ اس میں پیش کردہ افکار بھی زندگی کے تقریباً تمام ہی گوشوں کا احاطہ کرتے ہیں۔

والد محترم کی وجہ پر کا اصل موضوع قرآن تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل خاص سے انہیں جہاں غیر معمولی فہم و فراست اور عقل و دانش کی بے بہادولت عطا فرمائی تھی وہاں اعتدال و توازن کی نعمت سے بھی نوازا تھا۔ اسی طرح اگر ایک طرف قدرت کلام اور خطابت کا غیر معمولی ملکہ عطا فرمایا تھا، تو دوسری طرف قلم کے استعمال پر بھی بے پایاں دسترس عطا فرمائی تھی۔ ان کی فصاحت و بلاغت سے معمور تقاریر و خطابات کو اگر ابلاغ کی معراج قرار دیا جا سکتا ہے تو ان کی قلمی کاوشیں بلاشبہ ادبیت اور جامعیت کا خوبصورت مرتع ہوتی تھیں۔ اللہ نے انہیں وسعت مطالعہ کے ساتھ ساتھ حکمت و دانائی سے بھی نوازا تھا۔ فرمانِ الہی ہے: «يُوتَى الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتَى خَيْرًا كَثِيرًا» اور یہ امر واقع ہے کہ انہوں نے اپنی تمام صلاحیتوں کو زندگی کے آخری سانس تک خدمت دین ہی کے میدان میں لگایا اور کھپایا یہ مرتبہ بلند ملا جس کو مل گیا! یہ کہنا غلط نہ ہو گا کہ اللہ رب العزت نے انہیں اپنے دین کی خدمت اور بالخصوص پیغامِ قرآنی کے وسیع پیانے پر ابلاغ و نشر و اشاعت کے لیے چن لیا تھا۔ ان کے

تمام خطابات و تقاریر اور مضمایں و تصانیف بلاشبہ ایک عظیم علمی و رشد کا درجہ رکھتے ہیں اور ان کا یہ فیض ایک صدقہ جاریہ کی شکل میں ان کی کتابوں، کتابچوں اور خطابات کے آڈیو ز اور ویڈیو ز کی صورت میں آج بھی جاری ہے اور ایک خلقت ہے جو ان سے استفادہ کر کے اپنے لیے علمی و عملی رہنمائی کا سامان کر رہی ہے۔

برا درم شیخ رحیم الدین صاحب نے بڑی عرق ریزی کے ساتھ اور محبت و خلوص کے جذبات سے معمور ہو کر زیرنظر کتاب کو مرتب کیا ہے۔ والد محترمؒ کے نہایت وسیع علمی و رشیٰ کو جو جرائد (بیثانق، حکمت قرآن، نداءٰ خلافت) بے شمار مطبوعات اور لال تعداً د خطابات کی صورت میں منتشر ہے، اپنے سامنے رکھتے ہوئے مختلف موضوعات پر والد محترمؒ کے افکار و خیالات سے ایسے اقتباسات کا چنانچہ کیا ہے جو بے شمار علمی انجمنوں کو رفع کرنے اور ذہنی اشکالات کو سلیمانی کا موجب اور دین کے بنیادی تصورات کو دوٹوک انداز میں واضح کرنے کا ذریعہ بنتے ہیں۔ مزید برآں ان کے ذریعے ملی و قومی ہی نہیں، بین الاقوامی سیاست و معاشرت اور عالمی معیشت کے اثار چڑھاؤ کے اسباب و عمل کو بھی سمجھنے میں مدد ملتی ہے، جس سے قاری کا افق ذہنی و فکری وسعت پذیر ہوتا ہے۔

ہماری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ برا درم رحیم الدین صاحب کی اس کاوش کو شرف و قبول عطا فرمائے اور اس کتاب کو ہر اعتبار سے اشاعت خیر کا موجب بنادے۔ آمین!



## ایمان اور توکل

ایمان کا سب سے بڑا شرہ توکل ہے، یہ یقین کہ میرے لیے کچھ نہیں ہو گا جب تک اللہ کی توفیق شامل نہ ہو۔ اقامتِ دین کی جدوجہد کی راہ میں قدم بڑھانے والوں میں یہ وصف ہونا ضروری ہے۔ اگر اپنی ذہانت، اپنی فطانت، اپنی صلاحیت، اپنی منصوبہ بندی، اپنے زورِ بازو پر تنکیہ ہے تو سمجھ لجئے کہ قدم رکھنے سے پہلے ہی ناکام ہو گئے۔ اپنی قوت کی نفع کرنا یہ ہو گا کہ میرے کئے کچھ نہیں ہو سکتا۔ میں تو اللہ کی توفیق، اللہ کی تائید، اللہ کی نصرت کے بھروسہ پر اس راہ میں قدم رکھ رہا ہوں۔ توکل اُسی کی ذات پر ہے، اپنی ذات پر نہیں، اپنے علم پر نہیں، اپنے فہم پر نہیں، اپنی محنت پر نہیں، اپنی مشقت پر نہیں، اپنی کوشش پر نہیں۔ کسی شے پر کوئی بھروسہ نہ ہو، صرف اللہ پر یقین ہو۔ توکل کا حق اس وقت تک ادا نہیں ہوتا جب تک کسی کام کے لیے تمام مادی اسباب ہونے کے باوجود بھی آپ کو یہ یقین نہ ہو کہ ان سے کچھ نہ ہو گا، بلکہ یقین یہ ہو کہ ہو گا وہی جو اللہ چاہے گا۔ دیاسلامی آپ کے پاس ہے اور سوکھا کاغذ بھی ہے، آپ جانتے ہیں کہ دنیا کا جو قانون طبعی ہے اور جو مادی اسباب ہیں وہ رکاوٹ نہیں بن سکتے، آپ ماچس سے کاغذ جلا سکتے ہیں، لیکن پھر بھی آپ کو یقین ہونا چاہیے کہ میں نہیں جلا سکتا اگر اللہ نہ چاہے۔ اور اگر اللہ چاہے تو دیاسلامی کے بغیر بھی کاغذ جل جائے گا۔ یہ یقین اگر نہیں ہے تو ایمان نہیں ہے۔ پھر تو ایمان ہے مادی اسباب و وسائل پر جن پر آپ کا اعتماد، تنکیہ اور توکل ہے۔ اگر مادی اسباب و وسائل پر آپ کو بھروسہ اور توکل ہے تو درحقیقت آپ مومن بالمادہ ہیں۔ آپ کا ایمان ہے مادہ پر اور مادی، عادی اور طبعی قوانین پر۔ جب کہ توحید یہ ہے کہ ”اللہ ہی وہ ذات ہے جس کے سوا کوئی معبد نہیں، (کوئی کار ساز نہیں) الہذا اہل ایمان پر لازم ہے کہ وہ اللہ ہی پر بھروسہ کریں۔“

(توحید عملی)



## رمضان: نزول قرآن کا سالانہ جشن

اچھی طرح سمجھ لیجئے کہ رمضان المبارک کے پروگرام کی دو شقین ہیں: ایک دن کا روزہ اور دوسرے رات کا قیام اور اس میں قراءت و استماع قرآن! اور اگرچہ ان میں سے پہلی شق فرض کے درجے میں ہے اور دوسری بظاہر نفل کے، تاہم قرآن مجید اور احادیث نبویہ علیٰ صاحبہ الصلوٰۃ والسلام دونوں نے اشارۃ اور کنایۃ واضح فرمادیا کہ یہ ہے رمضان المبارک کے پروگرام کا جزو لا یقٹ! ----- چنانچہ قرآن نے وضاحت فرمادی کہ روزوں کے لیے ماہ رمضان معین ہی اس لیے کیا گیا ہے کہ اس میں قرآن مجید نازل ہوا تھا: ”رمضان کا مہینہ وہ ہے جس میں قرآن مجید نازل ہوا۔“ گویا یہ ہے ہی نزول قرآن کا سالانہ جشن!

اور احادیث نے تو بالکل ہی واضح کر دیا کہ رمضان المبارک میں صیام اور قیام لازم و طووم کی حیثیت رکھتے ہیں: چنانچہ:-

1۔ امام ہبھتی رض نے رمضان المبارک کی فضیلت کے ضمن میں جو خطبہ آنحضرت علیہ السلام کا ”شعب الایمان“ میں نقل کیا ہے، اُس کے الفاظ ہیں: ”اللہ نے قرار دیا اس میں روزہ رکھنا فرض اور اس کا قیام اپنی مرضی پر۔“

2۔ امام ہبھتی رض نے شعب الایمان میں حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص سے روایت کیا کہ آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا:

”روزہ اور قرآن بندہ مومن کے حق میں سفارش کریں گے۔  
روزہ کہے گا، اے رب! میں نے اسے روکے رکھا دن میں کھانے اور خواہشات سے، پس اس کے حق میں میری سفارش قبول فرم۔  
اور قرآن کہے گا میں نے روکے رکھا اسے رات کو نیند سے، پس اس کے حق میں میری سفارش قبول فرم۔ تو دونوں کی سفارش قبول کی جائے گی۔“

(عظمت صوم)

## وَآمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثُ

”رَأْمَ قرآن مجید کا مفسر تو بہت ذور کی بات ہے، مرد جو مفہوم کے اعتبار سے ”عالم دین“ ہونے کا بھی ہرگز کوئی دعویٰ نہیں ہے، تاہم خالصتاً ”حدیثاً لِلنّعْمَة“ (خواۓ ”وَآمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثُ“) اللہ تعالیٰ کی ان نعمتوں کے اعتراف و اظہار میں کوئی قباحت محسوس نہیں ہوتی کہ اس نے اپنے خاص فضل و کرم سے ایسے حالات پیدا کر دیے کہ اوائل عمر ہی میں قرآن حکیم کے ساتھ ایک ولی انس اور ذہنی مناسبت قائم ہوتی چلی گئی۔ چنانچہ اولًا بالکل ہی نو عمری میں (ہائی سکول کے ابتدائی سالوں کے دوران) علامہ اقبال کی شاعری کے ذریعے قرآن کی عظمت، ملت اسلامی کی نشأۃ ثانیہ کی امید اور اس کے ضمن میں قرآن کی اہمیت کا ایک گہر انقلابی قلب پر قائم فرمادیا، پھر ایک خاندانی روایت کے مطابق ہائی سکول کی تعلیم کے دوران عربی کو ایک اضافی مضمون کی حیثیت سے اختیار کرنے کی صورت پیدا فرما دی جس سے عربی گرامر کی اساسات کا علم حاصل ہو گیا۔ اور پھر میرزک کے امتحان کے بعد فراغت کے دنوں میں، جبکہ ۱۹۲۷ء کے مسلم انقلابی فسادات کے نتیجے میں ہم لگ بھگ ایک ماہ قصبه حصار (جو اب بھارت کی ریاست ہریانہ میں ہے) میں ہندوؤں کے ہملوں سے دفاع کے لیے چند محلوں پر مشتمل ایک دفاعی بلاک میں ”محصور تھے“، قرآن حکیم سے پہلے معنوی تعارف کی یہ صورت پیدا فرمادی کہ مجھے اور میرے بڑے بھائی اظہار احمد صاحب مرحوم کو ایک مسجد میں بیٹھ کر مولا نا سید ابوالاعلیٰ مودودی مرحوم کی ماہنامہ ”ترجمان القرآن“ میں شائع ہونے والی تفسیر سورہ یوسف کے اجتماعی مطالعے اور اس پر باہمی مذاکرے کا موقع ملا، جس سے اندازہ ہوا کہ قرآن فضاحت و بلاغت کی معراج اور سرچشمہ ہدایت ہی نہیں منبع

علم و حکمت بھی ہے، اور واقعہ اس لائق ہے کہ بہترین ذہنی و فکری صلاحیتوں کو اس کے علم و فہم کے حصول میں اس طور سے صرف کیا جائے کہ اذلا اس کے عمومی پیغام کو صحیح طور پر سمجھیں جو کہ علم و حکمت کے اس بحر زخار کی سطح پر بالکل اسی طرح تیر رہا ہے جیسے کسی تیل بردار جہاز میں شکست وریخت کے باعث اس سے نکل کر بہنے والا تیل سطح سمندر پر تیر رہا ہوتا ہے، اور پھر اس کی گہرائیوں میں غوطہ زنی کر کے اس کی تہہ سے اس کے فلسفہ و حکمت کے اصل موتیوں کو تلاش کریں!

الحمد للہ، ثم الحمد للہ، کہ یہ ان ہی امورِ خلاشہ کے نتیجے کا ظہور تھا کہ جب تقسیم ہند کے وقت ایک سو ستر میل کا سفر (حصارتا ہیڈ سلیمانگی) پیدل قافلے کے ساتھ آگ اور خون کے دریا عبور کر کے پاکستان پہنچنا نصیب ہوا تو فوراً تحریک جماعتِ اسلامی کے ساتھ عملی وابستگی ہو گئی (جو اذلا اسلامی جمیعت طلبہ میں شمولیت کی صورت میں تھی، اور اس کے بعد جماعتِ اسلامی کی رکنیت کی شکل میں!) اور اس پورے دس سالہ عرصے کے دوران جمیعت اور جماعت کے اجتماعات میں ”درسِ قرآن“ کی ذمہ داری عموماً مجھ پر عائد ہوتی رہی۔ جسے بالعموم بہت احسان کی نظر وہ سے دیکھا جاتا تھا۔ — اگرچہ میں اچھی طرح سمجھتا تھا کہ سامعین کی جانب سے تحسین و تعریف اقبال کے اس شعر کے عین مطابق ہے کہ۔

خوش آگئی ہے جہاں کو قلندری میری

و گرنہ شعر مرا کیا ہے! شاعری کیا ہے!!

مزید برآں میں ہرگز اس کا دعویٰ بھی نہیں کرتا کہ میرے اس تعلیم و تدریس قرآن کے ذوق و شوق میں روز افزول اضافے میں اس خارجی پسندیدگی کی بنابر پیدا ہونے والی ہمت افزائی، کوسرے سے کوئی دخل حاصل نہیں تھا، لیکن واقعیت یہ ہے کہ میں اپنے دروس کے لیے تیاری کے ضمن میں جو مطالعہ کرتا اور مختلف عربی اور اردو نقایر سے رجوع کرتا اور پھر اپنے ذاتی خور و فکر سے بھی کام لیتا تو اس کے نتیجے میں مجھ پر قرآن کی عظمت مزید مکشف ہوتی چلی گئی۔ اور اس قول کو ہرگز کسی مبالغے پر منی نہ سمجھا جائے کہ قرآن نے مجھے اپنا ”اسیر“ کر لیا۔ چنانچہ یہ اسی اسیری کا مظہر ہے کہ میں نے ۱۹۵۲ء ہی میں (میں سال possess)

کی عمر میں) میڈیکل ایجوکیشن کے عین وسط میں یہ شعوری فیصلہ کر لیا تھا کہ اب یہ طب کی تعلیم بھی اور طبابت کا پیشہ بھی، سب میری ترجیحات میں نمبر دو پر رہیں گے، اولین ترجیح خدمت قرآن حکیم اور خدمت دین متنیں کو حاصل رہے گی! اور پھر ۱۹۷۱ء میں قری حساب سے چالیس سال کی عمر میں جب یہ محسوس ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے خصوصی فضل و کرم سے مجھ پر اپنی شانِ "علم القرآن" کے ساتھ ساتھ "علمُ البیان" کا بھی کسی درجے میں فیضان فرمادیا ہے تو اپنے پیشہ طبابت کو بالکل خیر باد کہہ کر اپنے آپ کو ہمہ تن اور ہمہ وقت قرآن میں اور دین متنیں کی خدمت کے لیے وقف کر دیا۔

مجھ پر اللہ تعالیٰ کا ایک خاص فضل و کرم اس اعتبار سے بھی ہوا کہ اس نے مجھے کسی ایک لکیر کا فقیر ہونے سے بچایا۔ چنانچہ قرآن کے علم و فہم کے ضمن میں میرے استفادے کا حلقہ بہت وسیع بھی ہے۔ اور بعض اعتبارات سے تضادات کا حامل بھی!۔ میں نے اپنی ایک تالیف "دعوت رجوع الی القرآن کا منظر اور پس منظر" میں اس کی پوری تفصیل درج کر دی ہے کہ میرے علم و فہم قرآن کے "حوض" میں تفسیر قرآن کے چار سلسلوں کی نہروں سے پانی آتا رہا، جن پر پانچوں اضافہ میری تعلیم میں شامل علوم طبیعیہ کے مبادیات کا علم تھا۔ پھر اللہ نے مجھے جو منطقی ذہن عطا فرمایا تھا اس کے ذریعے ان پانچ سلسلوں سے حاصل شدہ معلومات میں "تجمیع و توافق" (Synthesis) قائم کیا۔ جس کی بناء پر محمد اللہ میرے "بیان القرآن" کو ایک جامعیت حاصل ہو گئی۔ اور غالباً یہی اس کی مقبولیت کا اصل راز ہے۔<sup>(۱)</sup> واللہ اعلم!

ایک مستند "عالم دین" نہ ہونے کے باوجود جس چیز نے مجھے درس و تدریس قرآن کی جرأت (بلکہ خیشہ نہ ہی) حلقوں کے نزدیک "جسارت" کی ہمت عطا فرمائی، وہ نبی اکرم ﷺ نے

(۱) اس ضمن میں ایک واقعیت کا ذکر نامناسب نہیں ہوگا۔ یہ اُس زمانے کی بات ہے جب میرے اور مولانا اصلاحی صاحب کے مابین کچھ نظریاتی اختلاف پیدا ہو گیا تھا۔ ایک صاحب جن کا نام ڈاکٹر انوار احمد گوئی تھا (جو صوبائی محکمہ صحت میں اعلیٰ عہدے پر فائز رہے اور غالباً اب ریاضت ہو چکے ہوں گے) جو مولانا اصلاحی کے غایت درجہ معتقد تھے اور مجھ سے شدید اختلاف رکھتے تھے انہوں نے ایک بار مجھ سے کہا کہ: "یہ بات بہر حال مانی پڑتی ہے کہ آپ کے درس سے بالکل خالی ہاتھ کوئی بھی نہیں امتحنا، ہر شخص ضرور کچھ نہ کچھ لے کر امتحنا ہے!"

کا یہ قول مبارک ہے کہ: (بِلَّغُوا عَنِّيْ وَلَوْ آتَيْهُ) یعنی ”پہنچاؤ میری جانب سے خواہ ایک ہی آیت!“ (صحیح بخاریٰ اور اس کے علاوہ ترمذیٰ، احمد اور دارمیٰ)۔ چنانچہ میرے زدیک جن علومِ دینی کی تحصیل کو علماء کرام لازمی قرار دیتے ہیں وہ کسی کے ”مفتش“ بننے کے لیے تو لامحالہ لازمی ہیں، لیکن قرآن کے داعی اور مبلغ بننے کے لیے ہرگز ضروری نہیں ہیں۔ اس لیے کہ قرآن کا پیغام اگرچہ تاقیامِ قیامت پوری نوع انسانی کے لیے تھا، تاہم اس کے اوپرین مخاطب تو ”آئی“ تھے — چنانچہ قرآن کے اصل پیغام کو اللہ تعالیٰ نے نہایت ”سیر“ صورت میں، جیسے کہ پہلے عرض کیا گیا، ایک اتحاد سمندر کی سطح پر تیرنے والے تیل کے مانند پیش کیا (یہی وجہ ہے کہ سورۃ القمر میں چار بار فرمایا گیا کہ: ﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلّذِكْرِ فَهُلُّ مِنْ مُذَكَّرٍ﴾ یعنی ”ہم نے نصیحت و ہدایت کے لیے قرآن کو بہت آسان بنادیا ہے تو ہے کوئی جو اس سے تذکر حاصل کرے!“)

**قصہ مختصر** — لاہور میں ۱۹۶۵ء سے میرے باضابطہ حلقوں ہائے مطالعہ قرآن قائم ہوئے تو اس کے نتیجے میں پہلے ۱۹۷۲ء میں مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور قائم ہوئی، جس کی کوکھ سے ذیلی انجمنوں کا ایک سلسلہ برآمد ہوا (کراچی، ملتان، فیصل آباد، جہنگ، کوئٹہ، اسلام آباد، پشاور) پھر ۱۹۷۶ء میں لاہور میں قرآن اکیڈمی قائم ہوئی اور اس کی بیٹیوں کے طور پر کراچی، ملتان، فیصل آباد اور جہنگ میں بھی اکیڈمیاں وجود میں آئیں۔ ساتھ ہی پاکستان کے طول و عرض میں بڑے بڑے شہروں میں میرے درس قرآن کی مخفیین منعقد ہونے لگیں، پھر قرآنی تربیت گاہوں (جو ایک ہفتے سے لے کر ایک مہینے تک کے عرصے پر محیط ہوتی تھیں) کا سلسلہ شروع ہوا — ادھر لاہور میں سالانہ قرآن کانفرنسوں کا سلسلہ جاری ہوا اور پھر جب پاکستان ٹیلی ویژن پر یہ درس قرآن شروع ہوا تو اولاً الکتب، پھر الہم، پھر تی کامل (صلی اللہ علیہ وسلم) اور بالآخر ”الہدی“ کا ہفتہوار پروگرام جو پورے پندرہ مہینے اس شان سے جاری رہا کہ ہفتے کے ایک، ہی دن ایک ہی وقت پر پاکستان کے تمام ٹی وی سیشنوں سے نشر ہوتا تھا۔ تو اس زمانے میں جو مقبولیت حاصل ہوئی اس کی بنابر صحیح اپنے بارے میں وہ شدید اندازہ لایشہ لاحق ہو گیا تھا جس کا ذکر ایک حدیث میں آیا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ارشاد

فرمایا: ”کسی شخص کی تباہی کے لیے یہ بات کافی ہے کہ اس کی جانب انگلیاں اٹھنی شروع ہو جائیں!“ اس پر دریافت کیا گیا کہ: ”اگر یہ کسی خیر کی بنیاد پر ہو تو کیا تب بھی؟“ تو آپ نے فرمایا: ”ہاں تب بھی، اس لیے کہ اس سے انسان کے لغزش میں بتلا ہونے (یعنی اس میں سمجھ اور تکمیر جیسی ہلاکت خیز بیماریوں کے پیدا ہو جانے) کا اندیشہ پیدا ہو جاتا ہے۔—الا یہ کہ اللہ کی رحمت شامل حال ہوا،“ (اس حدیث کو حدیث ذہبی نے حضرت عمران بن حصین سے روایت کیا ہے، اگرچہ اس کی روایت میں کسی قدر ضعف موجود ہے) اس لیے کہ اس زمانے میں فی الواقع کیفیت یہ ہو گئی تھی کہ میں جدھر جاتا تھا لوگ ایک دوسرے کو اشاروں کے ذریعے میری طرف متوجہ کرتے تھے۔—یہ بھی اس زمانے کی بات ہے کہ مجھ سے متعدد لوگوں نے تفسیر قرآن لکھنے کی فرماش کی، اور ایک پبلشر نے تو بہت اصرار کیا کہ آپ ایک ترجمہ قرآن ہی لکھ دیں۔—لیکن میں نے ہمیشہ اور سب سے یہی کہا کہ یہ میرا مقام نہیں ہے!

اس دعوتِ قرآنی میں اگرچہ میرا زیادہ زور قرآن کے چیزہ چیزہ مقامات پر مشتمل مطالعہ قرآن حکیم کے ایک منتخب انصاب کے درس پر ہا لیکن بحمد اللہ دوبار پورے قرآن مجید کا درس دینے کی سعادت بھی حاصل ہوئی، اگرچہ وہ سارا شیپ پر یکارڈ شدہ موجود نہیں ہے! اس دعوتِ قرآنی کا نقطہ عروج یہ تھا کہ ۱۹۸۲ء (۱۴۰۲ھ) میں نمازِ تراویح کے ساتھ دورہ ترجمہ قرآن کا آغاز ہوا۔ چنانچہ ہر چار رکعت تراویح سے قبل ان رکعتوں میں پڑھی جانے والی آیات کا ترجمہ اور مختصر تشریح بیان ہوتی تھی۔—پھر نماز میں ان کی سماught ہوتی تھی، جس کے نتیجے میں بعض لوگوں میں کم اور بعض میں زیادہ وہ کیفیت پیدا ہو جاتی تھی جسے اقبال نے اپنے اس شعر میں بیان کیا ہے کہ۔

ترے غمیر پ جب تک نہ ہو نزوں کتاب

گروہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف!

اس عمل کے نتیجے میں نمازِ عشاء اور نمازِ تراویح کی تحریک میں لگ بھگ چھ گھنٹے صرف ہوتے تھے۔—اور بحمد اللہ سماعین کا جوش و خروش اور رذوق و شوق دیدنی ہوتا تھا۔—اور ثم الحمد لله کہ اب یہ سلسلہ پاکستان کے بہت سے مقامات پر میری ٹھیکانی اور معنوی اولاد کے ذریعے

جاری ہے!

اس سلسلے میں دورہ ترجمہ کا جو پروگرام ۱۹۹۸ء میں کراچی کی قرآن اکیڈمی کی جامع مسجد میں ہوا اس کی آذیو ویڈیو یوریکارڈنگ اعلیٰ معیار پر کی گئی تھی۔ چنانچہ یہ محمد اللہ آذیو ویڈیو کیسٹوں اور s.C.D.V.D.s.D اور دی چینلو کے ذریعے پوری دنیا میں نہایت وسیع پیانے پر پھیل چکا ہے۔ اور اب اسے کتابی شکل میں بھی شائع کرنے کا سلسلہ شروع ہو رہا ہے، جس کی پہلی جلد آپ کی خدمت میں حاضر ہے! اس کی طباعت و اشاعت کے سلسلے میں انہم خدام القرآن صوبہ سرحد کے صدر جناب ڈاکٹر اقبال صافی نے تاکید کا جو دباؤ مرکزی انہم پر برقرار رکھا اور مالی تعاون بھی پیش کیا، اس کی بنیا پر اس سے استفادہ کرنے والے ہر شخص پر ان کا یہ حق ہے کہ ان کے لیے دعائے خیر ضرور کریں۔“



## قرآن حکیم کے بارے میں ہمارا عقیدہ

”قرآن حکیم کے متعلق اپنا عقیدہ ہم تم سادہ جملوں میں بیان کر سکتے ہیں:

- ۱) قرآن اللہ کا کلام ہے۔
- ۲) یہ محدث رسول اللہ ﷺ پر نازل ہوا ہے۔
- ۳) یہ ہر اعتبار سے محفوظ ہے اور کل کا کل من و عن موجود ہے اور اس کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لیا ہے۔

یہ تین جملے ہمارے عقائد کی فہرست کے اعتبار سے قرآن حکیم کے بارے میں ہمارے عقیدے پر کلفایت کریں گے۔“

(بیان القرآن، جلد اول)

## قرآن کریم کا اسلوب استدلال

”قرآن کے طالب علم کو جانتا چاہیے کہ قرآن کا اسلوب استدلال منطق نہیں، فطری ہے۔ انسان جس فلسفے سے واقف ہے اس کی بنیاد منطق ہے۔ چنانچہ ہمارے فلاسفہ اور متكلمین اخراجی منطق (Deductive Logic) سے اختناء کرتے رہے ہیں؛ جبکہ قرآن مجید نے اسے سرے سے اختیار نہیں کیا۔ وقتی تقاضے کے تحت ہمارے متكلمین نے اسے اختیار کرنے کی کوشش کی لیکن اس سے کوئی زیادہ فائدہ نہیں پہنچ پایا۔ ایمانی حقائق کو جب اخراجی منطق کے ذریعے سے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی تو یقین کم اور شک زیادہ پیدا ہوا۔ اس صحن میں کافی بات حرف آخراً درج رکھتی ہے، الہذا علامہ اقبال نے بھی اپنے خطبات کا آغاز اسی حوالے سے کیا ہے۔ کافی نے حتیٰ طور پر ثابت کر دیا کہ کسی منطقی دلیل سے خدا کا وجود ثابت نہیں کیا جا سکتا۔ منطق میں اللہ کی ہستی کے اثبات کے لیے ایک دلیل لائیں گے تو منطق کی دوسری دلیل اسے کاٹ دے گی۔ جیسے لوہا لوہے کو کاثنا ہے اسی طرح منطق، منطق کو کاث دے گی۔ قرآن نے اگرچہ کہیں کہیں منطق کو استعمال تو کیا ہے لیکن وہ بھی منطقی اصطلاحات میں نہیں۔ قرآن مجید کا اسلوب استدلال فطری ہے اور اس کا انداز خطابی ہے۔ جیسے ایک خطیب جب خطبہ دیتا ہے تو جہاں وہ عقلی دلائل دیتا ہے وہاں جذبات سے بھی اپیل کرتا ہے۔ اس سے اس کے خطبے میں گہرائی و گیرائی پیدا ہوتی ہے۔ ایک پیچھر میں زیادہ تر دارود مدار منطق پر ہوتا ہے۔ یعنی ایسی دلیل جو عقل کو قائل کر سکے۔ لیکن شعلہ بیان خطیب انسان کے جذبات کو اپیل کرتا ہے۔ اس کو خطابی دلیل کہا جاتا ہے۔ یہی خطابی انداز اور استدلال قرآن نے استعمال کیا ہے۔

انسان کی فطرت میں کچھ حقائق موجود ہیں۔ قرآن کے پیش نظر ان حقائق کو ابھارنا مقصود ہے۔ یعنی انسان کو آمادہ کیا جائے کہ ج

”اپنے من میں ڈوب کر پا جا سراغِ زندگی!“

عقل اور منطق کا دائرہ تو بڑا محدود ہے۔ انسان اپنے اندر جھانکنے تو اس کے اندر صرف

عقل ہی نہیں ہے، کچھ اور بھی ہے۔ بقول علامہ اقبال۔  
ہے ذوقِ تجلی بھی اسی خاک میں پہاں  
غافل! تو زرا صاحب اور اک نہیں ہے!

یہ جو اس کے اندر ”کوئی اور“ شے بھی ہے، اسے اپیل کرنا ضروری ہے تاکہ انسان فطرت کی بنیاد پر اپنے اندر جھانکے اور محسوس کرے کہ ہاں یہ ہے! تاہم اس کے لیے کوئی منطقی دلیل بھی پیش کر دی جائے۔ تو یہ نور علی نور ہو گا۔ یہ ہے درحقیقت قرآن کاظمری طرزِ استدلال۔ بعض مقامات پر ایسے معلوم ہوتا ہے جیسے قرآن اپنے مخاطب کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر کچھ کہہ رہا ہے اور اسے توجہ دلا رہا ہے کہ ذرا غور کر دو سوچو! اپنے اندر جھانکو۔ جیسے سورۃ البرائیم کی آیت ۱۰ میں فرمایا گیا: ﴿إِنَّ اللَّهَ شَكْ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ ”کیا اللہ کیستی میں کوئی شک ہے جو آسمانوں اور زمین کو پیدا کرنے والا ہے؟“ یہاں کوئی منطقی دلیل نہیں ہے، لیکن مخاطب کو دروں بینی پر آمادہ کیا جا رہا ہے کہ اپنے اندر جھانکو، تمہیں اپنے اندر ثبوت ملے گا، تمہیں اپنے اندر اللہ کیستی کی شہادت ملے گی۔ سورۃ الانعام کی آیت ۱۹ میں ارشاد ہوا: ﴿إِنَّكُمْ تَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ إِلَهٌ أُخْرَى﴾ ”کیا تم واقعی اس بات کی گواہی دے رہے ہو کہ اللہ کے سوا کوئی اور الہ بھی ہے؟“ یعنی تم یہ بات کہہ تو رہے ہو، لیکن ذرا سوچو تو سہی کیا کہہ رہے ہو؟ کیا تمہاری فطرت اسے تسلیم کرتی ہے؟ اپنے باطن میں جھانکو کیا تمہارا اول اس کی گواہی دیتا ہے؟ حالانکہ ظاہر ہے کہ وہ تو اس کے مدعا تھا اور اپنے معبدوں ان باطل کے لیے کٹ مرنے کو تیار تھے۔ اس خطابی دلیل کے پس منظر میں یہ حقیقت موجود ہے کہ تم جانتے ہو کہ یہ محض ایک عقیدہ (dogma) ہے جو چلا آ رہا ہے، تمہارے باپ دادا کی روایت ہے، اس کی حیثیت تمہارے نسلی اعتقادات (racial creed) کی ہے۔ قرآن مجید درحقیقت انسان کی فطرت کے اندر جو شے مضمر ہے اسی کو ابھار کر باہر لانا چاہتا ہے۔ چنانچہ قرآن کا اسلوب استدلال منطقی نہیں ہے بلکہ فطری ہے۔ اس کو خطابی انداز کہا جائے گا۔“

(بیان القرآن حصہ اول)



## قرآن مجید کا موضوع

”کیا قرآن فلسفہ کی کتاب ہے؟ کیا یہ سائنس کی کتاب ہے؟ کیا یہ جیالوجی یا فزکس کی کتاب ہے؟ کس قسم کی کتاب ہے؟ تو پہلی بات یہ سمجھئے کہ قرآن کا موضوع ہے انسان۔ لیکن انسان کی اناٹوئی، اس کی فزیالوجی یا anthropology کی بہادیت۔ یہ ہدایت کا لفظ قرآن مجید کے لیے بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ چنانچہ دیکھئے سورۃ البقرۃ کے شروع ہی میں فرمایا: ﴿هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ﴾ پھر اس کے وسط میں ارشاد ہوا: ﴿هُدًى لِلنَّاسِ﴾ یعنی پوری نوع انسانی کے لیے ہدایت۔ سورۃ یونس میں فرمایا: ﴿هُدًى وَرَحْمَةً لِّلْمُوْمِنِينَ﴾۔ سورۃ لقمان میں فرمایا: ﴿هُدًى وَرَحْمَةً لِّلْمُحْسِنِينَ﴾۔ سورۃ البقرۃ (آیت ۹۷) اور سورۃ النمل (آیت ۲) میں ﴿هُدًى وَبُشْرَى لِلْمُوْمِنِينَ﴾ جبکہ سورۃ آل عمران میں ﴿هُدًى وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ﴾ اور سورۃ المائدۃ میں ﴿هُدًى وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ﴾ کے الفاظ آئے۔ معلوم ہوا کہ ”ہدی“ کا لفظ قرآن حکیم کے لیے کثرت کے ساتھ آیا ہے۔ پھر یہ صرف نکره نہیں، ”آل“ کے ساتھ معرفہ بن کر بھی کئی جگہ آیا ہے۔ تین مرتبہ تو اس آیت مبارکہ میں آیا جو رسول اللہ ﷺ کے مقصد بعثت کو بیان کرتی ہے: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الَّدِينِ كُلِّهِ﴾ (التوبۃ: ۳۳، لفت: ۲۸، الصاف: ۹) ہدی نکرہ تھا، الہدی معرفہ ہو گیا۔ یعنی ہدایت کاملہ ہدایت تامہ ہدایت ابدی۔ اسی طرح سورۃ النجم میں فرمایا: ﴿وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى﴾۔ سورۃ الجن کا آغاز جنات کی ایک جماعت کے اس قول ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْأَانًا عَجَبًا﴾ سے ہوتا ہے۔ آگے چل کر الفاظ آتے ہیں: ﴿وَإِنَّا لَمَا سَمِعْنَا الْهُدَى امْنَأْنَا بِهِ﴾ (آیت ۱۳) گویا سورۃ الجن نے معین کیا کہ ”قرآنًا عَجَبًا“ اور ”الہدی“ مترادف الفاظ ہیں۔ سورۃ بنی اسرائیل اور سورۃ الکہف میں آیا ہے: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُوْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى﴾ (بنی اسراء میل: ۹۳، الکہف: ۵۵)۔ ”کیا شے ہے جو لوگوں کو ایمان لانے سے روکتی ہے جبکہ ان کے پاس الہدی آیا ہے؟“ تو گویا قرآن کا موضوع ہے انسان کی ہدایت۔“

## قرآن حکیم کی محفوظیت

”یہ من و عن گل کا گل محفوظ ہے۔ اس میں نہ کوئی کمی ہوئی ہے نہ کوئی بیشی ہوئی ہے۔ نہ کی ہو سکتی ہے نہ بیشی ہو سکتی ہے۔ نہ کوئی تحریف ہوئی ہے نہ کوئی تبدیلی۔ یہ گویا ہمارے عقیدے کا جزو ولا نیفک ہے۔ اس میں کچھ اشتباہ اہل تشیع نے پیدا کیا ہے، لیکن ان کی بات بھی میں کچھ یقین کے ساتھ اس لیے نہیں کہہ سکتا کہ ان کا یہ قول بھی سامنے آتا ہے کہ ”هم اس قرآن کو محفوظ مانتے ہیں“۔ البتہ عوام میں جو چیزیں مشہور ہیں کہ قرآن سے فلاں آیات نکال دی گئیں، فلاں سورت حضرت علیؑ کی مدح اور شان میں تھیں وہ اس میں سے نکال دی گئی وغیرہ، ان کے بارے میں میں نہیں کہہ سکتا کہ یہ ان میں سے عوام کا لانعام کی باتیں ہیں یا ان کے اعتقادات میں شامل ہیں۔ لیکن یہ کہ بہر حال اہل سنت کا اجتماعی عقیدہ ہے کہ یہ قرآن حکیم محفوظ ہے اور گل کا گل من و عن ہمارے سامنے موجود ہے۔ اس کے لیے خود قرآن مجید سے جو گواہی ملتی ہے وہ سب سے زیادہ نمایاں ہو کر سورۃ القیامت میں آئی ہے۔ فرمایا: ﴿لَا تُحِرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ﴾<sup>۱۵</sup> ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَةً وَفُرُّانَهُ﴾<sup>۱۶</sup> رسول اللہ ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے از راہِ شفقت فرمایا کہ ”آپ اس قرآن کو یاد کرنے کے لیے اپنی زبان کو تیزی سے حرکت نہ دیں۔ اس کو یاد کر دینا اور پڑھوادیں ہمارے ذمہ ہے۔“ آپ مشقت نہ چھلیں، یہ ذمہ داری ہماری ہے کہ ہم اسے آپ کے سینہ مبارک کے اندر جمع کر دیں گے اور اس کی ترتیب قائم کر دیں گے، اس کو پڑھوادیں گے۔ جس ترتیب سے یہ نازل ہو رہا ہے اس کی زیادہ فکر نہ کیجئے۔ اصل ترتیب جس میں اس کا مرتب کیا جانا ہمارے پیش نظر ہے، جو ترتیب لوحِ محفوظ کی ہے اسی ترتیب سے ہم پڑھوادیں گے۔ ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ﴾<sup>۱۷</sup> پھر اگر آپ کو کسی چیز میں ابہام محسوس ہو اور وضاحت کی ضرورت ہو تو اس کی توضیح اور تدوین بھی ہمارے ذمہ ہے۔

یہ ساری ذمہ داری اللہ تعالیٰ نے خود اپنے اوپر لی ہے۔ اگر ان آیات کو کوئی شخص قرآن مجید کی آیات مانتا ہے تو اس کو ماننا پڑے گا کہ قرآن مجید پورے کا پورا جمع ہے، اس کا کوئی حصہ ضارع نہیں ہوا۔ صراحت کے ساتھ یہ بات سورۃ الحجر کی آیت ۹ میں مذکور ہے۔ فرمایا: ﴿إِنَّا

نَحْنُ نَزَّلْنَا الِذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ⑨) ”ہم نے ہی اس ”الذکر“ کو نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔ یہ گویا ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے گارنٹی ہے کہ ہم نے اسے نازل کیا اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔ اس حقیقت کو علامہ اقبال نے خوبصورت شعر میں بیان کیا ہے: ع

حرفِ او را ریب نے، تبدیل نے

آیہ اش شرمندہ تاویل نے

”اس کے الفاظ میں نہ کسی شبک و شبہ کا شائہ ہے نہ رد و بدل کی گنجائش۔ اور اس کی آیات کسی تاویل کی محتاج نہیں۔“

اس شعر میں تین اعتبارات سے نفع کی گئی ہے: (۱) قرآن کے حروف میں یعنی اس کے متن میں کوئی شبک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ یہ میں وعْن محفوظ ہے۔ (۲) اس میں کہیں کوئی تحریف ہوئی ہو، کہیں تبدیلی کی گئی ہو، قطعاً ایسا نہیں۔ (۳) کیا اس کی آیات کی الٹ سلسلہ تاویل بھی کی جاسکتی ہے؟ نہیں ایہ آخری بات بظاہر بہت بڑا دعویٰ معلوم ہوتا ہے، اس لیے کہ تاویل کے اعتبار سے قرآن مجید کے معنی میں لوگوں نے تحریف کی، لیکن واقعہ یہ ہے کہ قرآن مجید میں اگر کہیں معنوی تحریف کی کوشش بھی ہوئی ہے تو وہ قطعاً درجہ استناد کو نہیں پہنچ سکی، اسے کبھی بھی استقلال اور دوام حاصل نہیں ہو سکا، قرآن نے خود اس کو رد کر دیا۔ جس طرح دو دھم میں سے کمھی نکال کر پھینک دی جاتی ہے، ایسی تاویلات بھی امت کی تاریخ کے دوران کہیں بھی جڑ نہیں پکڑ سکی ہیں اور اسی طرح نکال دی گئی ہیں۔ اس بات کی سند بھی قرآن میں موجود ہے۔ سورہ حم السجدة کی آیت ۲۲ میں ہے: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تُنَزِّيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ⑩﴾ ”باطل اس (قرآن) پر حملہ آور نہیں ہو سکتا، نہ سامنے سے نہ پیچھے سے یہ ایک حکیم و حمید کی نازل کردہ چیز ہے۔“

یہ بات سرے سے خارج از امکان ہے کہ اس قرآن میں کوئی تحریف ہو جائے، اس کا کوئی حصہ نکال دیا جائے، اس میں کوئی غیر قرآن شامل کر دیا جائے۔ سورہ الحلقۃ کی یہ آیات ملاحظہ کرنے جہاں گویا اس امکان کی نفع میں مبالغہ کا انداز ہے:

﴿وَلَوْ تَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾⑩﴿ لَاخْدُنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴾⑪﴿ ثُمَّ لَقَطَنَا مِنْهُ الْوَرِينَ ﴾⑫﴾ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ لَخِزِيرِينَ ﴾⑬﴾

”(کوئی اور تو اس میں اضافہ کیا کرے گا) اگر یہ (ہمارے نبی محمد ﷺ) خود بھی (بفرض حال) اپنی طرف سے کچھ گھر کر اس میں شامل کر دیں تو ہم انہیں داہنے ہاتھ سے پکڑیں گے اور ان کی شرگ کاٹ دیں گے۔ پھر تم میں سے کوئی بڑے سے بڑا محافظ ان کا حامی و مددگار نہیں ہو گا کہ جو انہیں ہماری پکڑ سے بچا سکے۔“

یہاں تو محمد رسول اللہ ﷺ کے لیے بھی اس شدت کے ساتھ فتحی کر دی گئی۔ کفار و مشرکین کی طرف سے مطالبہ کیا جاتا تھا کہ آپ اس قرآن میں کچھ نرمی اور چک دکھائیں، یہ تو بہت rigid ہے، بہت ہی uncompromising (بہر حال دنیا میں معاملات ”کچھ لو کچھ دو“ give and take) سے طے ہوتے ہیں، لہذا کچھ آپ نرم پڑیں کچھ ہم نرم پڑتے ہیں۔ اس کے بارے میں فرمایا: ﴿وَدُّوا لَوْ تُذَهِنُ فَيُذَهِنُونَ ﴾⑭﴾ (القمر) ”وہ تو چاہتے ہیں کہ آپ کچھ ڈھیلے ہو جائیں تو یہ بھی ڈھیلے ہو جائیں گے۔“ اور سورہ یونس میں ارشاد ہوا:

﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ أَيْتَنَا بَيِّنَاتٍ «قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَاَتِ بِقُرْآنٍ عَيْرٌ هَذَا أَوْ بَدِيلٌ لِطَقْلُ مَا يَكُونُ لِيُ اَنْ اُبَدِلَهُ مِنْ تِلْفَاتِي نَفْسِيٌّ اِنْ اَتَيْتُ اِلَّا مَا يُوْلَحِي اِلَيَّ اِنِّي اَخَافُ اِنْ عَصَيْتُ رَبِّيْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾⑮﴾

”جب انہیں ہماری آیات بیانات سنائی جاتی ہیں تو وہ لوگ جو ہم سے ملنے کی توقع نہیں رکھتے، کہتے ہیں کہ اس قرآن کے بجائے کوئی اور قرآن لا یعنی یا اس میں کچھ تزمیم کیجئے۔ (اے نبی! ان سے) کہہ دیجیے میرے لیے ہرگز ممکن نہیں ہے کہ میں اپنے خیال اور ارادے سے اس کے اندر کچھ تبدیلی کر سکوں۔ میں تو خود پابند ہوں اس کا جو مجھ پر وحی کیا جاتا ہے۔ اگر میں اپنے رب کی نافرمانی کروں تو مجھے ایک بڑے ہولناک دن کے عذاب کا ذر ہے۔“

یہ ہے قرآن مجید کی شان کی لفظاً، معنوں، متن کلی طور پر محفوظ ہے۔“

## قرآن "جبل اللہ" ہے!

"جب ہم کہتے ہیں کہ قرآن "جبل اللہ" ہے تو اس کے کیا معنی ہیں؟"جبل" کے ایک معنی رشی کے ہیں اور بھی اصل معنی ہیں۔ سورۃ اللہب میں یہ لفظ آیا ہے: ﴿جَبْلٌ مِّنْ مَّسِيدٍ﴾ یعنی موئیخ کی بٹی ہوئی رشی۔ امام راغبؑ نے اس کی تعبیر کی ہے: "استعير للوصل ولكل ما يتوصل به الى شيء" یعنی کسی شے سے جڑنے کے لیے اور جس شے سے جڑا جائے اس کے لیے استعارۃ یہ لفظ استعمال ہوتا ہے۔ عہد، قول وقرار اور بیثاق دو فریقوں کو باہم جوڑ دیتا ہے۔ چنانچہ یہ لفظ عہد کے معنی میں بھی آتا ہے اور قرآن حکیم میں یہ ایسے عہد کے لیے آیا ہے جس سے کسی کو امن مل رہا ہو، حفاظت اور امان حاصل ہو رہی ہو۔ سورۃ آل عمران (آیت ۱۱۲) میں یہود کے بارے میں ارشاد ہوا:

﴿صُرِبتُ عَلَيْهِمُ الْذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثَقَفُوا إِلَّا بِجَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَجَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَصُرِبتُ عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ﴾

"یہ جہاں بھی پائے گئے ان پر ذلت کی مارہی پڑی، سوائے اس کے کہیں اللہ کے ذمہ یا انسانوں کے ذمہ میں پناہ مل گئی۔ یہ اللہ کے غصب میں گھر چکے ہیں، ان پر بحتجی اور کم ہمتی مسلط کر دی گئی ہے۔"

گویا خود اپنے بل پر اپنے پاؤں پر کھڑے ہو کر خود محترمی کی اساس پر ان کے لیے عزت کا معاملہ اس دنیا میں نہیں ہے۔ یہ قرآن مجید کی پیشین گوئی ہے اور موجودہ ریاست اسرائیل اس کا واضح ثبوت ہے۔ امریکہ اگر ایک دن کے لیے بھی اپنی حفاظت ہٹالے تو اسرائیل کا وجود باقی نہیں رہے گا۔

قرآن مجید میں اہل ایمان سے فرمایا گیا ہے: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِجَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا﴾ (آل عمران: ۱۰۳) "اللہ کی رسی کو مضبوطی سے پکڑ لو سب مل کر"۔ البته "جبل اللہ" کیا ہے؟ قرآن میں اس کی صراحت نہیں ہے۔ اور قرآن مجید میں جوبات پوری طرح واضح نہ ہو، مجمل ہو اس کی تشریع اور تبیین رسول اللہ ﷺ کا فرضِ مخصوصی ہے۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿وَأَنْزَلْنَا

إِلَيْكَ الْذِكْرُ لِعَبِيْدِنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ» (الخليل: ٢٣) ”اور ہم نے (اے بنی) آپ کی طرف ”الذکر نازل کیا“ تاکہ جو چیز آن کے لیے اتاری گئی ہے آپ اسے ان پر واضح کریں۔“ چنانچہ احادیث نبوی میں یہ صراحت موجود ہے کہ ”جلال اللہ“ قرآن مجید ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت زید بن ارقم رض سے مروی یہ حدیث نقل ہوئی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((اَلَا وَإِنِّي تَأْرِكُ فِيمُّكُمْ ثَقَلَيْنِ، اَحَدُهُمَا كِتَابُ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ هُوَ حَبْلُ  
اللَّهِ.....))

”آگاہ رہو! میں تمہارے مابین دو خزانے چھوڑے جا رہا ہوں، اُن میں سے ایک اللہ کی کتاب ہے وہی جبل اللہ ہے.....“

قرآن حکیم کے بارے میں حضرت علی رض سے ایک طویل حدیث مروی ہے، جس میں الفاظ آئے ہیں: ((هُوَ حَبْلُ اللَّهِ الْمُتَّيْنُ)) ”یہ (قرآن) ہی اللہ کی مضبوط رسمی ہے۔“ یہ روایت سنن ترمذی اور سنن دارمی میں موجود ہے۔ مزید برآں حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے جو روایت رزین میں آئی ہے اس میں بھی یہی الفاظ ہیں: ((هُوَ حَبْلُ اللَّهِ الْمُتَّيْنُ)) ”یہ (قرآن) ہی اللہ کی مضبوط رسمی ہے۔“ سنن دارمی میں حضرت عبد اللہ بن مسعود رض سے روایت ہے کہ اللہ کے رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا: ((إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ حَبْلُ اللَّهِ  
وَالنُّورُ الْمُبِينُ)) ”یقیناً یہ قرآن جبل اللہ اور نورِ مبین ہے۔“

قرآن کو ”رسی“ کس اعتبار سے کہا گیا ہے، اس کے دو پہلو ہیں۔ ایک تو بندہ اس رسی کے ذریعے اللہ سے جڑتا ہے۔ یہ رسی ہمیں اللہ سے جوڑنے والی ہے۔ ”تعلق مع اللہ“ اور ”تقرب الى اللہ“ دونوں تصوف کی اصطلاحیں ہیں۔ تعلق کے معنی ہیں لٹک جانا۔ ”علق“، لٹکی ہوئی شے کو کہتے ہیں۔ ”تعلق مع اللہ“ کا مفہوم ہوگا اللہ سے لٹک جانا، یعنی اللہ سے چھٹ جانا، اللہ کے ساتھ جڑ جانا۔ اسی طرح ”تقرب الى اللہ“ کا مطلب ہے اللہ سے قریب سے قریب تر ہونے کی کوشش کرنا۔ سلوک اور طریقت کا مقصد یہی ہے۔ تعلق مع اللہ میں اضافے اور تقرب الى اللہ کا موثر ترین اور سہل ترین ذریعہ قرآن حکیم ہے۔

اس اعتبار سے دو حدیثیں ملاحظہ کیجیے۔ ایک کے راوی حضرت عبد اللہ بن مسعود

ہیں۔ حدیث کے الفاظ ہیں: ((الْقُرْآنُ حَبْلُ اللَّهِ الْمَمْدُودُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ)) ”یہ قرآن اللہ کی رسی ہے جو آسمان سے زمین تک تھی ہوئی ہے۔“ یہی الفاظ حضرت زید بن ارقم رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً بھی روایت کیے گئے ہیں۔ یعنی اگر اللہ سے جڑنا ہے اللہ سے تعلق قائم کرنا ہے تو اس قرآن کو مضبوطی کے ساتھ تمام لواس سے تم اللہ سے جڑ جاؤ گے۔ اللہ کا قرب حاصل کرلو گے۔

دوسری مجھم بکیر طبرانی کی بڑی پیاری روایت ہے۔ اس میں ان الفاظ میں نقشہ کھینچا گیا ہے کہ حضور ﷺ اپنے جھرے سے برآمد ہوئے تو آپ نے مسجد کے گوشے میں دیکھا کہ کچھ صحابہ رضی اللہ عنہم قرآن کا ندا کرہ کر رہے تھے قرآن کو سمجھا اور سمجھا رہے تھے۔ حضور ﷺ ان کے پاس تشریف لائے اور بڑا پیارا سوال کیا: ((الْكَسْتُمْ تَشَهَّدُونَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّى رَسُولُ اللَّهِ وَأَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ جَاءَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ؟)) ”کیا تم اس بات کی گواہ نہیں دیتے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں اور یہ قرآن اللہ کے پاس سے آیا ہے؟“ صحابہ رضی اللہ عنہم کا جواب اس کے سوا اور کیا ہو سکتا تھا: ”بلی یا رسول اللہ!“ یعنی ”کیوں نہیں اے اللہ کے رسول ﷺ، ہم اس کے گواہ ہیں!“ اس پر آپ ﷺ نے فرمایا: ((فَاسْتَبْشِرُوا فَإِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ طَرْفَةٌ يَأْتِيَكُمْ وَطَرْفَةٌ يَبْيَدُ اللَّهَ)) ”پس تم خوشیاں مناؤ، اس لیے کہ یہ قرآن وہ شے ہے جس کا ایک سرتاہارے ہاتھ میں ہے اور دوسرا سر اللہ کے ہاتھ میں ہے۔“ ان احادیث مبارکہ سے ”جل اللہ“ کا یہ تصور واضح ہو جاتا ہے کہ یہ اللہ کے ساتھ جوڑنے والی شے ہے۔

ابھی ہم نے جس حدیث کا مطالعہ کیا اس میں قرآن حکیم کے لیے ”جاءَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ“ کے الفاظ آئے ہیں، کہ یہ قرآن اللہ کے پاس سے آیا ہے۔ متدرک حاکم اور مراسل ابی داؤد میں حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ سے رسول اللہ ﷺ کی یہ حدیث نقل ہوئی ہے: ((إِنَّكُمْ لَا تُرْجِعُونَ إِلَى اللَّهِ بِشَيْءٍ إِلَّا فَضَلَّ مِمَّا خَرَجَ مِنْهُ يَعْنِي الْقُرْآنَ)) یعنی تم لوگ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع اور اس کے یہاں تقرب اس چیز سے بڑھ کر کسی اور چیز سے حاصل نہیں کر سکتے جو خود اسی (الله تعالیٰ) سے نکلی ہے، یعنی قرآن مجید۔ درحقیقت قرآن چونکہ اللہ کا کلام ہے اور کلام مثکلم کی صفت ہوتا ہے تو اس سے بڑھ کر قریب ہونے کا کوئی اور ذریعہ ہوئی نہیں

سکتا۔ چنانچہ جب کوئی شخص قرآن پڑھتا ہے تو گویا وہ اللہ سے ہم کلام ہوتا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ تبع تابعین کے ذور کی شخصیت ہیں۔ انہوں نے اپنا معمول بنالیا تھا کہ سال میں چھ مہینے سرحدوں پر جہاد میں شریک ہوتے۔ اُس ذور میں دارالاسلام کی سرحدیں بڑھ رہی تھیں اور اس کے لیے جہاد جاری تھا۔ جبکہ چھ مہینے آپؐ گھر پر گزارتے اور اس عرصے میں لوگوں سے ملنے بلنے سے حتی الامکان گریز کرتے۔ صرف نماز باجماعت کے لیے مسجد میں آتے، باقی وقت گھر پر ہی رہتے۔ کسی نے کہا کہ عبد اللہؑ آپ تہائی پسند ہو گئے ہیں، تہائی سے آپ کی طبیعت اکتائی نہیں؟ انہوں نے فرمایا: ”کیا تم اس شخص کو تہائی سمجھتے ہو جو اللہ سے ہم کلام ہوتا ہے اور رسول اللہ ﷺ کی صحبت سے فیض یا ب ہوتا ہے؟“ لوگ حیران ہوئے کہ یہ کیا کہہ رہے ہیں۔ جب اس کی وضاحت طلب کی گئی تو فرمایا کہ دیکھو جب میں اکیلا ہوتا ہوں تو قرآن پڑھتا ہوں یا حدیث پڑھتا ہوں۔ جب قرآن پڑھتا ہوں تو اللہ سے ہم کلام ہوتا ہوں اور جب حدیث پڑھتا ہوں تو رسول اللہ ﷺ کی صحبت سے فیض یا ب ہوتا ہوں۔ تم مجھے تہائی سمجھو۔

دیوانۃ چن کی سیریں نہیں ہیں تہا  
عالم ہے ان گلوں میں، پھولوں میں بستیاں ہیں!  
مسند احمد، ترمذی، ابو داؤد، نسائی، ابن ماجہ اور صحیح ابن حبان میں حضرت عبد اللہ بن عمر و بنی ہاشم سے یہ حدیث نبوی مُنقول ہے:

(يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ أَفْرَاً وَارْتَقِ وَرَتَّلْ كَمَا كُنْتَ تُرْكِلْ فِي الدُّنْيَا  
فَإِنَّ مُنْزِلَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرَأُهَا)

”(قیامت کے دن) صاحب قرآن سے کہا جائے گا کہ قرآن شریف پڑھتا جا اور (جنت کے درجات پر) پڑھتا جا، اور ظہر ظہر کر پڑھ جیسا کہ تو دنیا میں ظہر ظہر کر پڑھتا تھا۔ پس تیرا مقام وہی ہے جہاں آخری آیت پر پہنچے۔“

لیکن واضح رہے کہ صاحب قرآن سے مراد صرف حافظ قرآن یا ہمارے ہاں پائے جانے والے قاری نہیں ہیں، بلکہ وہ حافظ اور قاری مراد ہیں جو قرآن کے علم و حکمت سے بھی واقف ہیں، اس کو پڑھتے بھی ہیں اور اس پر عمل پیرا بھی ہیں۔ جنت میں اس قرآن کے ذریعے ان

کے درجات میں ترقی ہوتی چلی جائے گی اور ان کا آخری مقام وہاں معین ہو گا جہاں ان کا سرمایہ قرآن ختم ہو گا۔ تو واقعہ یہ ہے کہ تقرب الی اللہ اور وصل الی اللہ کا موثر ترین ذریعہ قرآن حکیم ہی ہے۔ میں نے اسی لیے امام راغبؑ کے الفاظ کا حوالہ دیا تھا کہ ”جل“ کا الفظ وصل کے لیے استعارۃ استعمال ہوتا ہے اور یہ ہر اس شے کے لیے استعمال ہو گا جس کے ذریعے کسی شے کے ساتھ جڑا جائے۔ اس معنی میں جبل اللہ قرآن مجید ہے۔

اگر پیرا شوت کی مثال سامنے رکھیں تو جملہ ایمانیات اس قرآن کے ساتھ اس طرح جڑے ہوئے ہیں جس طرح پیرا شوت کی چھتری کی رسیاں نیچے آ کر ایک جگہ جڑ جاتی ہیں۔ جب پیرا شوت کھلتا ہے تو اس کی چھتری کس قدر وسیع ہوتی ہے، لیکن اس کی ساری رسیاں ایک جگہ آ کر جڑی ہوئی ہوتی ہیں۔ بالفاظ و مگر ایمانیات کے جتنے بھی شعبے ہیں وہ سب کے سب قرآن کے ساتھ مسلک ہیں۔ چنانچہ قرآن پر یہ یقین مطلوب ہے کہ یہ انسانی کلام نہیں ہے بلکہ اس کا منبع اور سرچشمہ وہی ہے جو میری روح کا منبع اور سرچشمہ ہے۔ یہ کلام بھی ذات باری تعالیٰ ہی سے صادر ہوا ہے اور میری روح بھی اللہ ہی کے امر گن کا ظہور ہے۔ اس انداز سے قرآن پر یقین، اللہ تعالیٰ پر یقین اور قرآن لانے والے محمد رسول اللہ ﷺ پر یقین مطلوب ہے۔ (”حقیقت ایمان“ کے موضوع پر میری پانچ تقاریر میں یہ مضمون آچکا ہے)۔

ایک ایمان تو تقلیدی ہے، یعنی غیر شعوری ایمان، کہ ایک یقین کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے، چاہے وہ علی وجہ بصیرت نہ ہو، اور وہ بھی بہت بڑی دولت ہے، لیکن اس سے کہیں زیادہ قیمتی ایمان وہ ہے جو علی وجہ بصیرت ہو۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿فُلْ هَذِهِ سَيْلُنِي أَدْعُوكَ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ آتَا وَمَنِ اتَّعَنَّ فَإِنَّمَا يَنْهَا﴾ (یوسف: ۱۰۸) ”اے بھی! (کہہ دیجیے کہ یہ میرا راستہ ہے، میں اللہ کی طرف بلاتا ہوں سمجھ بوجھ کرو جو میرے ساتھ ہیں (وہ بھی)۔“ علی وجہ بصیرت ایمان یعنی شعوری ایمان، اکتسابی ایمان اور حقیقی ایمان کا واحد منبع اور سرچشمہ قرآن حکیم ہے۔ مولانا ظفر علی خان بہت ہی سادہ الفاظ میں ایک بہت بڑی حقیقت بیان کر گئے ہیں فہ جنس نہیں ایمان جسے لے آئیں وکان فلسفہ سے دھوندے نہ سے ملے گی عاقل کو یہ قرآن کے سیپاروں میں

عقل یعنی غور و فکر کرنے والے اور سوچ بچار کرنے والے کے لیے ایمان کا منبع و سرچشمہ صرف قرآن حکیم ہے۔

قرآن حکیم کے ”جل اللہ“ ہونے کا ایک دوسرا پہلو بھی ہے اور وہ یہ کہ اہل ایمان کو جوڑنے والی رسمی، ان کو باہم ایک دوسرے سے باندھ دینے والی شے، ان کو بنیانِ مخصوص بنانے والی چیز یہ قرآن ہے۔ اس لیے کہ قرآن حکیم میں جہاں اللہ کی رسمی کو مضبوطی کے ساتھ تھامنے کا حکم آیا ہے وہاں اس کے ساتھ ہی باہم متفرق ہونے سے روکا گیا ہے۔ فرمایا: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرَقُوهُ﴾ ”اور مضبوطی سے تھام لواللہ کی رسمی کو سب مل جل کر اور تفرقہ مت ڈالو!“ اہل ایمان کو جوڑنے والی اور بنیانِ مخصوص بنانے والی رسی یہی قرآن حکیم ہے۔ اس لیے کہ انسانی اتحاد و ہی مستحکم اور پائیدار ہو گا جو فکر و نظر کی ہم آنگلی کے ساتھ ہو۔ بہت سے اتحاد و قوتی طور پر وجود میں آ جاتے ہیں۔ جیسے کچھ سیاسی مصلحتیں ہیں تو اتحاد قائم کر لیا، کوئی دنیاوی مفادات ہیں تو ان کی بنا پر اتحاد قائم کر لیا۔ یہ اتحاد حقیقی نہیں ہوتے اور نہ ہی پائیدار اور مستحکم ہوتے ہیں۔ انسان حیوانِ عاقل ہے۔ یہ سوچتا ہے، غور کرتا ہے، اس کے نظریات ہیں، اس کے کچھ اہداف و مقاصد ہیں، کوئی نصب العین ہے۔ نظریات، مقاصد اور نصب العین کا بڑا گہر ارشتہ ہوتا ہے۔ توجہ تک ان میں ہم آنگلی نہ ہو کوئی اتحاد پائیدار اور مستحکم نہیں ہو گا۔ اس اعتبار سے اللہ کی اس رسمی کو مضبوطی سے تھامو گے تو گویا دو رشتے قائم ہو گئے۔ ایک رشتہ اہل ایمان کا اللہ کے ساتھ اور ایک رشتہ اہل ایمان کا ایک دوسرے کے ساتھ۔ جیسے کل شریعت کو تعبیر کیا جاتا ہے کہ شریعت نام ہے حقوق اللہ اور حقوق العباد کا۔ اللہ کے ساتھ جوڑنے والی سب سے بڑی عبادت نماز ہے اور بندوں کے ساتھ تعلق قائم کرنے والی شے زکوٰۃ ہے۔ اسی طرح جل اللہ ایک طرف اہل ایمان کو اللہ سے جوڑ رہی ہے اور دوسری طرف اہل ایمان کو آپ میں جوڑ رہی ہے۔ یہ انہیں بنیانِ مخصوص اور ”کجَسَدٍ وَّاَحِدٍ“ بنادیئے والی شے ہے۔ یہی وہ بات ہے جسے علامہ اقبال نے انتہائی خوبصورتی سے کہا ہے:

## قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا ثبوت

اس ضمن میں یہ جاننا بھی ضروری ہے کہ قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا ثبوت کیا ہے۔ یاد رکھیے کہ ثبوت دو قسم کے ہوتے ہیں، خارجی اور داخلی۔ خارجی ثبوت خود محمد رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمانا ہے کہ یہ کلام مجھ پر نازل ہوا۔ پھر آپ ﷺ کی شہادت بھی دو حیثیتوں سے ہے۔ آپ ﷺ کی شخصاً شہادت زیادہ نمایاں اُس وقت تھی جب کہ قرآن نازل ہوا اور حضور ﷺ خود موجود تھے۔ وہ لوگ بھی وہاں موجود تھے جنہوں نے آپ ﷺ کی چالیس سالہ زندگی کا مشاہدہ کیا تھا، جنمیں کاروباری شخصیت کی حیثیت سے آپ کے معاملات کا تجربہ تھا۔ جن کے سامنے آپ ﷺ کی صداقت، دیانت، امانت اور ایفائے عہد کا پورا نقش موجود تھا۔ بلکہ اس سے آگے بڑھ کر جن کے سامنے چہرہ محمدی موجود تھا۔ سلیم الفطرت انسان آپ ﷺ کا روئے انور دیکھ کر پکارا مختتا تھا کہ سُبْحَانَ اللَّهِ مَا هَذَا بِوْجُوهٍ كَذَابٍ (اللہ پاک ہے، یہ چہرہ کسی جھوٹے کا ہو ہی نہیں سکتا)۔ تو حضور ﷺ کی شخصیت، آپ کی ذات اور آپ کی شہادت کہ یہ قرآن مجھ پر نازل ہوا سب سے بڑا ثبوت تھا۔

اس اعتبار سے یاد رکھیے کہ مخدوس رسول اللہ ﷺ اور قرآن باہم ایک دوسرے کے شاہد ہیں۔ قرآن محمد ﷺ کی رسالت پر گواہی دیتا ہے: (يَسَرَ ۖ وَالْقُرْآنُ الْحَكِيمُ ۚ ۗ إِنَّكَ لِمِنَ الْمُرْسَلِينَ ۚ) قرآن گواہی دے رہا ہے کہ آپ ﷺ اللہ کے رسول ہیں اور قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا ثبوت ذاتِ محمدی ہے۔ اس کا ایک پہلو تو وہ ہے کہ نزول قرآن کے وقت رسول اللہ ﷺ کی ذات، آپ کی شخصیت، آپ کی سیرت و کردار، آپ کی اخلاق، آپ کا وجود، آپ کی شیوه اور چہرہ سامنے تھا۔ دوسرا پہلو جو دلگی ہے اور

آج بھی ہے وہ حضور ﷺ کا وہ کارنامہ ہے جو تاریخ کی اُن مث شہادت ہے۔ آپ اسی جی ولیز، ایم این رائے یاڑا کثر ما سکل ہارت سے پوچھیں کہ وہ کتنا عظیم کارنامہ ہے جو محمد رسول اللہ ﷺ نے سرانجام دیا۔ اور آپ خود کہہ رہے ہیں کہ میرا آلہ انقلاب قرآن ہے، یہی میرا اسلحہ اور اصل طاقت ہے، یہی میری قوت کا سرچشمہ اور میری تائشیر کا منع ہے۔ اس سے بڑی گواہی اور کیا ہوگی؟ یہ تو قرآن کے منزل من اللہ ہونے کی خارجی شہادت ہے۔ یعنی ”حضور کی شخصیت“۔ شہادت کا یہ پہلو حضور ﷺ کے اپنے زمانے میں اور آپ ﷺ کی حیات دنیاوی کے دوران زیادہ نمایاں تھا۔ اور جہاں تک آپ کے کارنامے کا تعلق ہے اس پر تو عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ دیکھیے ماںکل ہارت محمد رسول اللہ ﷺ کے بارے میں یہ کہنے پر مجبوراً ہوا ہے:

*"He was the only man in history who was supremely successful on both the religious and secular levels."*

یعنی تاریخ انسانی میں صرف وہی واحد شخص ہیں جو سیکولر اور ندیمی دنوں میدانوں میں انتہائی کامیاب رہے اور آپ ﷺ کا یہ ارشاد ہے کہ یہ اللہ کا کلام ہے۔ تو خارجی ثبوت گویا بتمام و کمال حاصل ہو گیا۔

قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا داخلی ثبوت یہ ہے کہ انسان کا دل گواہی دے۔ داخلی ثبوت انسان کا اپنا باطنی تجربہ ہوتا ہے۔ اگر ہزار آدمی کہیں چینی میٹھی ہے مگر آپ نے نہ چکھی ہو تو آپ کہیں گے کہ جب اتنے لوگ کہہ رہے ہیں میٹھی ہے تو ہو گی میٹھی۔ ظاہر ہے ایک ہزار آدمی مجھے کیوں دھوکہ دینا چاہیں گے، یقیناً میٹھی ہو گی۔ لیکن ”ہو گی“ سے آگے بات نہیں بڑھتی۔ البتہ جب انسان چینی کو چکھ لے اور اس کی اپنی حسیں ذاتی بتا رہی ہو کہ یہ میٹھی ہے تو اب ”ہو گی“، ”نہیں“ ہے، ”ہو گی“ اور ”ہے“ میں درحقیقت انسان کے ذاتی تجربے کا فرق ہے۔ افسوس یہ ہے کہ آج کی دنیا صرف خارجی تجربات کو جانتی ہے۔ ایک تجربہ اس سے کہیں زیادہ معتبر ہے اور وہ باطنی تجربہ ہے، یعنی کسی شے پر آپ کا دل گواہی دے۔ اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

تو عرب ہو یا عجم ہو تیرا لا الہ الا  
لغت غریب، جب تک تیرا دل نہ دے گواہی!

لا الہ الا اللہ کے لیے اگر دل نے گواہی نہ دی تو انسان خواہ عربی لنسل ہو عربی زبان  
جانتا ہو، لیکن اس کے لیے یہ کلمہ لغت غریب ہی ہے، ناموس سی بات ہے، اس کے اندر  
پیوست نہیں ہے، اس کو متناہی نہیں کرتی۔ قرآن انسان کی اپنی فطرت کو اپیل کرتا ہے اور  
انسان کو اپنے من میں جھانکنے کے لیے آمادہ کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے اپنے من میں  
جھانکو، دیکھو تو سہی، غور تو کرو: اَفِي اللَّهِ شَكْ فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ؟ کیا تمہیں اللہ  
کے بارے میں شک ہے جو آسمانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا ہے؟ اِنَّكُمْ  
لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللَّهِ إِلَهٌ أُخْرَى؟ کیا تم واقعتاً یہ گواہی دیتے ہو کہ اللہ کے ساتھ  
کوئی اور معبود بھی ہے؟

دیکھنا تقریر کی لذت کہ جو اُس نے کہا

میں نے یہ جانا کہ گویا یہ ہی میرے دل میں ہے!

علامہ ابن قمیمؒ نے اس کی بڑی خوبصورت تعبیر کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ بہت سے  
لوگ ایسے ہیں کہ جب قرآن پڑھتے ہیں تو یوں محسوس کرتے ہیں کہ وہ مصحف سے نہیں  
پڑھ رہے بلکہ قرآن ان کے روح قلب پر لکھا ہوا ہے، وہاں سے پڑھ رہے ہیں۔ گویا  
فطرت انسانی کو قرآن مجید کے ساتھ اتنی ہم آہنگی ہو جاتی ہے۔

ہمارے دور کے ایک صوفی بزرگ کہا کرتے ہیں کہ روح انسانی اور قرآن حکیم ایک  
ہی گاؤں کے رہنے والے ہیں۔ جیسے ایک گاؤں کے رہنے والے ایک دوسرے کو پہچانتے  
ہیں اور باہم انسیت محسوس کرتے ہیں ایسا ہی معاملہ روح انسانی اور قرآن حکیم کا  
ہے۔ قرآن کو پڑھ کر اور سن کر روح انسانی محسوس کرتی ہے کہ اس کا منبع اور سرچشمہ وہی ہے  
جو میرا ہے۔ جہاں سے میں آئی ہوں یہ کلام بھی وہیں سے آیا ہے۔ یقیناً اس کلام کا منبع اور  
سرچشمہ وہی ہے جو میرے وجود میری ہستی اور میری روح کا منبع اور سرچشمہ ہے۔ یہ ہم  
آہنگی ہے جو اصل باطنی تجربہ بن جائے تب ہی یقین ہوتا ہے کہ یہ کلام واقعۃ اللہ کا ہے۔

(بيان القرآن جلد اول)

## اسلام اور مغرب

”..... فطرت کی تو تحریر شدہ قوتوں سے سچ ہو کر مغرب جب مشرق پر حملہ آور ہوا تو دیکھتے ہی دیکھتے ایک سیلا ب کے ماتنڈ پورے کرہ ارضی پر چھا گیا اور مشرقی اقوام اور ان کی عظیم حکومتیں اور سلطنتیں اس سیلا ب میں ریت کے کچے گھروندوں کی طرح بہتی چلی گئیں۔ اس سیلا ب کا اولین شکار چونکہ مشرق قریب اور مشرق وسطی تھے جہاں مسلمان آباد تھے لہذا اس کی خخت ترین یورش اسلام اور اہل اسلام پر ہوئی اور چند ہی سالوں کے اندر اندر پورا عالم اسلام یورپ کے زر ٹکین ہو گیا۔

عالم اسلام پر مغرب کا یہ استیلہاً دو گونہ تھا۔ یعنی عسکری و سیاسی بھی اور رفتہ فکری بھی۔ لیکن یورپ کی اولین اور نمایاں ترین یورش چونکہ سیاسی تھی لہذا عالم اسلام میں جو رُول اس کے خلاف پیدا ہوا اس میں بھی اولادی کا احساس غالب نظر آتا ہے۔ ملت اسلامی کے اس تبلیغ احساس نے کہ یورپ نے کہیں براہ راست تسلط اور قبضے اور کہیں انتداب و تحفظ و محابیت کے پردازے میں اسے اپنا حکوم بنا لیا ہے اور اسے چھوٹے چھوٹے نکلوں میں تقسیم کر کے اس کی وحدت ملی کو پارہ پارہ کر دیا ہے بارہا دروازگیز نالوں کی صورت اختیار کی اور اسے شاندار ماضی کی حضرت بھری یا زاپی ” عمر رفتہ ” اور عظمت و سطوتِ گزشتہ کے بازیافت کی شدید تمنا اور ” گردوں ایام ” کو چیچھے کی طرف لوٹانے کی بے پناہ خواہش نے بھی سید جمال الدین افغانی کی سیماں و شخصیت کا روپ دھارا اور کہی تحریک خلافت کی صورت اختیار کی لیکن حلقائی نے ہر بار جذبات و خواہشات کا منہ چڑایا اور مغرب کی سیاسی بالادستی رفتہ رفتہ ایک تسلیم شدہ واقع کی صورت اختیار کرتی چل گئی۔ اپنے سیاسی تسلط کو محفوظ کرتے ہی یورپ نے دنیاۓ اسلام میں اپنے افکار و نظریات کا پرچار اور اپنے نقطہ نظر اور طرزِ فکر کی تبلیغ ..... یعنی ذاتی و فکری تحریر کا سلسلہ بھی شروع کر دیا۔ لگا ہیں مغرب کی مادی ترقی بے پہلے ہی خیرہ ہو چکی تھیں۔ پھر زندہ قوموں میں ہمیشہ کچھ نیادی انسانی اوصاف لازماً موجود ہوتے ہیں۔ کچھ ان کی بنا پر مروعیت میں اضافہ ہوا۔ تب تھا ایک مرعوب اور شکست خور دہ ذہنیت کے ساتھ مسلمانان عالم کے سوادِ عظم نے مغربی افکار و نظریات کو جوں کا توں قبول کرنا اور حرز جاں بانا شروع کر دیا۔ خالص فلسفہ و عروانیات کے میدان میں تو چونکہ خود مغرب میں بے شمار مکاہب فکر موجود تھے لہذا ان کے بارے میں تو پھر بھی کسی قدر قیل و قال اور رد و قدح یا کم از کم ترجیح و انتخاب کا معاملہ کیا گیا۔ لیکن سامنے چونکہ بالکل حقیقتی اور حقیقی تھی اور اس کے نتائج بالکل محسوس و مشہود تھے اور اس میدان میں چون وچرا کی جگائش موجود نہیں تھی۔ لہذا اس کا استقبال بالکل وحی آسمانی کی طرح ہوا اور اس کے نتیجے میں غیر شعوری طور پر ملدا نہ نقطہ نظر اور مادہ پرستا نہ طرزِ فکر رفتہ رفتہ عالم اسلام کے تمام سوچنے بھنے والے لوگوں کے ذہنوں میں سرایت کرتا چلا گیا۔ اور خدا کے بجائے کائنات روح کے بجائے مادے اور حیاتِ اخروی کے بجائے حیاتِ دنیوی کی اہمیت پوری طرح امت مسلمہ، حتیٰ کہ اس کے خاصے دیندار اور مذہبی مزاج کے لوگوں کے نزدیک بھی مسلم ہوتی چل گئی۔“

**کتاب ”اسلام کی نشأۃ ثانیہ“**

## روح قربانی

ہر چیز کا ایک ظاہر ہوتا ہے اور ایک باطن۔ نماز کا ایک ظاہر ہے — قیام، رکوع، بجود اور تعدد۔ انہیں آپ نماز کا خول اور ڈھانچہ بھی کہہ سکتے ہیں۔ اس کا ایک باطن بھی ہے — توجہ رجوع الی اللہ، خشوع و خضوع، بارگاہ رب میں حضوری کا شعور و ادراک، محبت اللہ۔ — نماز کی اصل تو یہ چیزیں ہیں۔ اس کی روح اور جان تو یہی ہیں۔

میرا بحود بھی جاپ میرا قیام بھی جاپ  
اسی طرح جان پیچے کہ جانور کو ذبح کرنا اور قربانی دینا ایک ظاہری عمل ہے۔ یا ایک خول ہے۔ اس کا بھی ایک باطن ہے اور وہ ”تفوی“ ہے۔ چنانچہ قرآن حکیم نے قربانی کے حکم کے ساتھ متذکر کر دیا کہ:  
”اللہ تک نہیں پہنچتا ان قربانیوں کا گوشت اور ان کا خون — ہاں اس تک رسائی ہے  
تمہارے تقویٰ کی۔“ (انج) (۱)

اگر تقویٰ اور روح تقویٰ موجود نہیں، اگر یہ ارادہ اور عزم نہیں ہے کہ ہم اللہ کے دین کے لئے اپنی مالی و جانی قربانی کے لئے تیار ہیں تو اللہ کے یہاں کچھ بھی نہیں پہنچے گا۔ یعنی ہمارے نامہ اعمال میں کسی اجر و ثواب کا اندر ارج نہیں ہو گا۔ کچھ گوشت ہم کھالیں گے۔ اس کا کچھ حصہ دوست احباب کو بھیج دیں گے۔ کچھ غرباء میں تقسیم کر دیں گے۔ کھائیں بھی کوئی جماعت یا ادارہ العلوم والے لے جائیں گے۔ لیکن اللہ تک کچھ نہیں پہنچے گا اگر وہ روح موجود نہیں ہے — وہ روح کیا ہے؟ وہ تو اللہ کی طرف سے ڈالے گئے امتحان، آزمائش اور ابتلاء میں استقامت اور کامیابی کا وہ تسلیل ہے جن سے سیدنا حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی پوری زندگی عبارت ہے۔

ہمارے لئے لمحہ فکر یہ یہ ہے کہ ہم اپنے اپنے گربانیوں میں جھانکیں اور جائزہ لیں کہ کیا واقعہ ہم اللہ کی راہ میں اپنے جذبات و احساسات کی قربانی دے سکتے ہیں؟ کیا واقعہ ہم اپنی محبوب ترین انسیاء اللہ کی راہ میں قربان کر سکتے ہیں؟ کیا واقعہ ہم اللہ کے دین کی خاطر اپنے وقت کا ایثار اور اپنے ذاتی مفادات کی قربانی دے سکتے ہیں؟ اپنے دنیوی تعلقات اپنے رشتے اور اپنی محبتیں اللہ اور اُس کے دین کی خاطر قربان کر سکتے ہیں؟ اگر ہم یہ سب کر سکتے ہیں تو عید الاضحیٰ کے موقع پر یہ قربانی بڑی مبارک ہے — لیکن اگر ہم اللہ کے دین کے لئے کوئی ایثار کرنے اور قربانی دینے کے لئے تیار نہیں تو جانوروں کی یہ قربانی مخصوص ایک خول اور ڈھانچہ ہے۔ جو روح سے تھی ہے —

روہ گئی رسم اذ اس روح بدلی شدہ ای

فلشرہ گیا تلقینِ غزالی شریعتی

کتاب ”عید الاضحیٰ اور فلسفہ قربانی“ سے اقتباس)

## ہمارے دین میں تقویٰ کا مقام

لفظ "تقویٰ" ہمارے دین کی اہم ترین اصطلاحات میں سے ایک اصطلاح ہے۔ اصطلاحات کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ کسی زبان کی اصطلاح کا ترجمہ و مفہوم کسی دوسری زبان میں ایک لفظ میں ادا کرنا ممکن نہیں۔ قرآن مجید کے اردو تراجم میں تقویٰ کا ترجمہ عام طور پر "پرہیزگاری، ذرنا اور بچنا" کیا جاتا ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان میں سے کسی لفظ سے بھی ان معانی و مفہوم کے بیان کا حق ادا نہیں ہوتا، جو تقویٰ کی دینی اصطلاح میں شامل ہیں۔ اس لفظ کی شرح حضرت ابی بن کعبؓ نے بڑی وضاحت و صراحةً اور بہت ہی قبل فہم انداز میں فرمائی ہے۔ اس اجمالی کی تفصیل یہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ عنہم کی ایک مجلس میں امیر المؤمنین فاروقؓ عظم حضرت عمر بن خطابؓ نے لفظ "تقویٰ" کا مطلب دریافت فرمایا۔ اس کے جواب میں حضرت ابی بن کعبؓ نے یہ تشریح بیان کی:

"یا امیر المؤمنین! جب کسی شخص کو جنگل کی ایسی گڈڑڑی سے گزرنے کا اتفاق ہو جس کے دونوں اطراف میں خاردار جھاڑیاں ہوں تو ایسی گڈڑڑی پر گزرتے وقت وہ شخص لا محالہ اپنے کپڑوں کو ہر طرف سے سمیٹ کر اس راستے کو یوں طے کرنے کی کوشش کرتا ہے کہ اس کے کپڑے جھاڑیوں اور ان کے کانٹوں سے اٹھنے نہ پائیں۔ اسی احتیاطی روئیے کو عربی میں "تقویٰ" کہتے ہیں۔ (او کما قال)

فاروقؓ عظمؓ نے اس تشریح و تقویٰ کی تصویب و توثیق فرمائی اور حضرت ابی بن کعبؓ کو داد بھی دی۔ حقیقت یہ ہے کہ ہماری دنیوی زندگی کی گڈڑڑی پر ہمارے دائیں اور باائیں یعنی دونوں اطراف میں شہوات، لذات اور معاصی کی خاردار جھاڑیاں موجود ہیں۔ اثر وعدوں کی ترغیبات و تحریمات کا کوئی شمار نہیں۔ ایک بندہ مومن اللہ تعالیٰ کے غصب اور سزا کے خوف اور اس کے انعام، نگاہ و کرم، نظر ترجم اور جزا کے شوق سے نافرمانی کے ہر عمل سے بچتا ہوا اور دین کے تقاضوں اور مطالبوں کو ادا کرتا ہوا جب زندگی گزارتا ہے تو اس روئیے اور طرزِ عمل کا نام "تقویٰ" ہے اور اسی کو اختیار کرنے کی قرآن مجید میں دعوت و تاکید کی گئی ہے۔ اور خطبہ نکاح کے موقع پر جو آیات پڑھی جاتی ہیں ان میں اسی تقویٰ کو اختیار کرنے کی ہدایت و حکم کو مرکزی مقام حاصل ہے۔

## حقیقت موت

ذر الہبہرو! حیات کی عظمت کے ساتھ ساتھ موت کی حقیقت بھی دیکھو۔ یہ زندگی کا ایک وقفہ ہی نہیں، سلسلہ حیات کی ایک کڑی اور زندگی ہی کی ایک شکل ہے، بالکل نیند سے مشابہ، اب ذرا تلاوت کرو آئیے کریمہ: ((اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا)) (سورۃ الزمر)

”اللَّهُ كَعْنِي لِيَتَابِي جَانِي جَبْ وَقْتَ هُوَأَنْ كَمْ رَمَنَ كَمْ رَمَنَ كَمْ رَمَنَ كَمْ رَمَنَ كَمْ رَمَنَ“ اور گوشِ حقیقت نیوش سے سو نبی اکرم ﷺ کے الفاظ: ((وَاللَّهِ لَتَمُوتُنَّ كَمَا تَنَاهُونَ ثُمَّ لَتَبْعَثُنَّ كَمَا تَسْتَقْضِيُونَ)) ”خدا کی قسم! تم لا زما مر جاؤ گے جیسے تم سو جاتے ہو۔ پھر یقیناً انحصاریے جاؤ گے جیسے تم نیند سے بیدار ہوتے ہو۔“

اور یاد کرو آپ کی وہ دعا جو آپ کی ہر صبح کا معمول تھی:

((الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْيَنِي بَعْدَمَا أَمَاتَنِي وَالَّذِي أَنْشَأَنِي)) ”تعريف ہے اللہ کی جس نے مجھے زندگی عطا فرمائی، اس کے بعد کہ مجھ پر موت طاری فرمادی تھی۔“

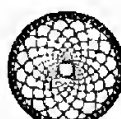
شاید حقیقت کی کوئی جھلک دیکھ لو!

اللہ اکبر! کیا ”ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ“ کا گھپ اندر ہمارا ہے! ان ذہنوں پر جو موت اور زندگی کو عدم اور وجود کے ہم معنی سمجھ بیٹھے ہیں!

حقائق کے اس طرح درجہ اور ”کَبَّأَ عَنْ طَبَقِ“ اکشاف کے بعد اب ذرا انسوسات کی دنیا سے ”لَبْ بَهْ بَنْدَوْ جَسْمَ بَنْدَوْ گُوشَ بَنْدَ!“ ہو کر وجدان کی لامتناہی فضا میں چشم تخلیل کو واکرو اور ”تسلسل حیاتِ انسانی“ کا مشاہدہ کرنے کی کوشش کرو۔ اگر کر پائے تو ایک عجیب سا کیف محسوس کرو گے اور سر در دمستی سے ہم کنار ہو گے اور کیا عجب کہ تمہارے منہ سے نکل جائے۔

سُبْحَانَهُ مَا أَعْظَمَ شَانِي تو یہی حقیقت کا ادراک ہے!

لوگ آسان سمجھتے ہیں مسلمان ہونا!



## ”بَدْءُ الْإِسْلَام“ میں اسلام کی دو عظیم ترین حقیقتیں قرآن حکیم لور جہاد فی سبیل اللہ

”واقعہ یہ ہے کہ ”بدء الاسلام“ میں دین کی اصل اساسی اور بنیادی حقیقتیں دو ہی تھیں۔ ایک قرآن حکیم جسے نبی اکرم ﷺ کی انقلابی جدوجہد کے ضمن میں ’آلہ انقلاب‘ کی حیثیت حاصل ہے، بقول مولانا حاجی:

اُتر کر رہا سے سوئے قوم آیا اور اک نسخہ ہمیسا ساتھ لایا  
اور دوسرے جہاد فی سبیل اللہ جو جامع عنوان ہے آپ ﷺ کی اس جدوجہد کے مختلف  
مدارج و مراضل کا۔

واقعہ یہ ہے کہ یہ قرآن مجید ہی کی گرج اور کڑک تھی جس نے نیند کے ماتوں کو جگایا اور خواب خرگوش کے مزے لوٹنے والوں کو بیدار کیا۔ چنانچہ «وَالْعَصْرِ ۚ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۚ» اور «إِقْرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ ۚ» کی چونکا دینے والی صدائیں اور «الْقَارِعَةُ ۚ مَا الْقَارِعَةُ ۚ وَمَا أَدْرِكَ مَا الْقَارِعَةُ ۚ» اور «الْحَاقَّةُ ۚ مَا الْحَاقَّةُ ۚ وَمَا أَدْرِكَ مَا الْحَاقَّةُ ۚ» کی بیدار کنندائیں ہی تھیں جنہوں نے پورے عرب میں بچل مجاہدی اور «عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ۚ عَنِ النَّبِيِّ الْعَظِيمِ ۚ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ۚ» کی کیفیت پیدا کر دی۔ بقول مولانا حاجی:

وہ بچل کا کڑک تھا یا صوت ہادی عرب کی زمیں جس نے ساری ہلاادی پھر — اسی کی آیات بینات تھیں جنہوں نے «هُوَ الَّذِي يَنْزِلُ عَلَى عَبْدِهِ آیَتٍ بَيِّنَاتٍ لِّيُغْرِي حَكْمٌ مِّنَ الظُّلْمَتِ إِلَى النُّورِ ۚ» (الحدید: ۹) کے مصدق

انسانوں کو شرک، الحاد، مادہ پرستی، حبِ عاجلہ اور حیوانیت مخفہ کے «ظلُّمٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ» ایسے مہیب اور ہولناک اندھیروں سے نکال کر ایمان اور یقین کی روشنی سے بہرہ در فرمایا۔ چنانچہ وہ ایک طرف عرفانِ الہی اور محبتِ خداوندی سے سرشار یعنی مست بادۂ است ہو گئے اور دوسری طرف دنیا و مافیہا ان کی نگاہوں میں مجھسر کے پر سے بھی حیرت ہو گئے اور وہ کلیتاً طالبِ عقیٰ بن گئے۔

مزید برآں — وہی تھا جو «مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ» بھی بن کر آیا اور «شَفَاءٌ لِّمَا فِي الصُّدُورِ» بھی! چنانچہ اسی کے ذریعے لوگوں کا ترکیہ نفس بھی ہوا اور تصفیہ تقلب و تحلیل روح بھی!

گویا انذار ہو یا تبیہ، تبلیغ ہو یا تذکیر، موعظت ہو یا نصیحت، تعلیم ہو یا تربیت، تزکیہ ہو یا تصفیہ، تحلیل ہو یا تسور — الغرض تطہیر ہو یا تعمیر محمد رسول اللہ ﷺ کا پورا عمل دعوت دا اصلاح قرآن مجید ہی کے گرد گھومتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں ایک نہ دو پورے چار مقامات پر آنحضرت ﷺ کے مشیح انقلاب کو جن اساسی اصطلاحات کے ذریعے واضح کیا گیا ہے ان کا اول و آخر خود قرآن مجید ہی ہے۔ غلوائے الفاظ قرآنی:

﴿يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ أَيْلَهُ وَيُزَكِّيهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾ (الجمعة: ۲)

”ساتا ہے انہیں اُس کی آیات اور پاک کرتا ہے ان کو اور سکھاتا ہے انہیں کتاب اور حکمت۔“

قرآن کا کارنامہ ایک جملے میں بیان کیجیے تو یہ ہے کہ اس نے صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم السلام کے دلوں میں ایمان پیدا کر دیا اور توحید، معاد اور رسالت پر یقین محکم کی کیفیت پیدا کر دی۔ لیکن اس سے اس ہمہ گیر تبدیلی کا اندازہ نہیں ہوتا جو قرآن حکیم کے بدولت ان کی زندگیوں میں برپا ہو گئی تھی، اس لیے کہ قرآن نے ان کا فکر بدلا، سوچ بدلتی، نقطہ نظر بدلا، اقدار بدلتیں، عزائم بدلتے، امتنیں بدلتیں، شوق بدلتے، دلچسپیاں بدلتیں، خوف بدلتے، امیدیں بدلتیں، اخلاق بدلتے، کردار بدلتے، خلوت بدلتی، جلوت بدلتی، انفرادیت بدلتی، اجتماعیت بدلتی، دن بدلا، رات بدلتی حتیٰ کہ «تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرُ

الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ》 کے مصدق آسان بدل از مین بدلی، الغرض پوری کائنات بدل کر رکھ دی — اور اس پوری تبدیلی کا ذریعہ اور آلہ ہیں قرآن حکیم کی آیات بیانات! بقول علامہ اقبال:

بندہ مؤمن ز آیات خداست این جہاں اندر بِ اوچوں قبلست!  
چوں کھن گرد د جهانے در برش می دهد قرآن جهانے دیگرش!  
تبدیلی اگر حقیقی اور واقعی ہو تو اس کی کوکھ سے لازماً تصاصم اور کشکش جنم لیتے ہیں جن  
کے مراحل تبدیلی کی نوعیت اور مقدار کی نسبت سے کم و بیش ہو سکتے ہیں۔ ایمان نے جو  
تبدیلی صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم میں پیدا کی اُس نے جس تصاصم اور کشکش کو جنم دیا اُس کے جملہ  
مدارج و مراحل کا جامع عنوان ہے ”جهاد فی سبیل اللہ“!

اس تصاصم اور کشکش کا اولین ظہور انسانوں کی اپنی شخصیت کے داخلی میدان کا رزار  
میں ہوا۔ یہی وجہ ہے کہ ”مجاہدہ مع النفس“، کو ”افضل الاجهاد“، قرار دیا گیا<sup>(۱)</sup>۔ پھر جب  
ایمان اشخاص کے باطن میں اس طرح راخ اور مستولی ہو گیا کہ ریب اور تشكیک کے کانے  
نکل گئے تو اب اُسی جہاد و مجاہدہ کا ظہور عالم خارجی میں ظالموں سرکشوں اور خدا کے  
با غیوں سے کشکش اور تصاصم کی صورت میں ہوا، جس کا مقصد قرار پایا، ”تکبیر رب“<sup>(۲)</sup>  
یعنی اللہ تعالیٰ کی کبریائی کا اقرار و اعلان اور اس کی حاکیت مطلقہ کا بالفعل قیام و نفاذ تاکہ  
”اُس کی مرضی جیسے آسان پر پوری ہوتی ہے، زمین پر بھی ہو“<sup>(۳)</sup> — اور اس کی آخری  
منزل ہے ”قال فی سبیل اللہ“، جس کا منتها مقصود معین ہوا ان الفاظ میں کہ:

﴿وَقَاتَلُوْهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونُ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلّٰهِ﴾ (الأنفال: ۳۹)

”اور جنگ کرتے رہو ان سے یہاں تک کہ فتنہ بالکل فرو ہو جائے اور اطاعت کلیتاً  
اللہ ہی کی ہونے لگے!“

ایمان و یقین اور جہاد و قتال کا یہی وہ لزوم باہمی ہے جس کو نہایت واضح اور  
واشکاف الفاظ میں بیان کیا گیا قرآن حکیم کی اس آیہ مبارکہ میں:

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهُدُوا﴾

بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴿١٥﴾ (الحجرات)  
 ”مومن تو بس وہی ہیں جو ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسول پر پھر شک میں نہ  
 پڑے اور جہاد کرتے رہے اللہ کی راہ میں اور کھپاتے رہے اس میں اپنے اموال اور  
 اپنی جانیں۔ حقیقت میں یہی ہیں چے!“

واضح رہے کہ اس آیہ مبارکہ کے اول و آخر حصہ کا اسلوب بھی ہے اور آیہ ماقبل  
 میں ”حقیقی ایمان“ اور ”قانونی اسلام“ کے مابین فرق و امتیاز کا مضمون بھی۔ گویا  
 مومن صادق کی جامع و مانع تعریف قرآن حکیم کی کسی ایک آیت میں مطلوب ہوتا ہے  
 یہی آیت ہے۔

الغرض قرآن کے اصل حاصل ہیں ایمان اور یقین، اور ان کا لازمی نتیجہ ہیں جہاد  
 اور قبال۔ ان میں سے ایمان و یقین اصلاً ایک معنوی حقیقت اور داخلی کیفیت کا نام ہیں  
 چنانچہ عالم خارجی میں اسلام کی دو ظیم ترین اور نمایاں ترین حقیقتیں ہیں قرآن اور جہاد۔  
 یہی وجہ ہے کہ یہ دونوں ایمانی حقیقی کی مستقل علمات متوں (symbols) کی حیثیت رکھتے  
 ہیں اور مرد و مومن کی شخصیت کا جو ہیولی تخلی اور تصور میں ابھرتا ہے اس کے ایک ہاتھ  
 میں قرآن اور دوسرے ہاتھ میں تواریخی و لابدی ہیں!

نبی اکرم ﷺ کی حیات طیبہ اور خلافت راشدہ کے دوران اسلام کی ”نشاۃ اولیٰ“ یا  
 غلبہ وین حق کا دور اول بلاشبہ ریب و شک نتیجہ تھا صحابہ کرام ﷺ کے تعلق قرآن اور  
 جذبہ جہاد کا۔ لیکن یہ بھی ایک ایسی تاریخی حقیقت ہے جس سے انکار ممکن نہیں کہ جیسے ہی  
 اسلام نے ایک مملکت اور سلطنت کی صورت اختیار کی ان دونوں کی حیثیت ثانوی ہو کرہ  
 گئی۔ اور ایسا ہونا ایک حد تک منطقی اور فطری بھی تھا۔ اس لیے کہ ایک طرف تو کسی مملکت یا  
 سلطنت میں اولین واہم ترین مسئلہ شہریت کا ہوتا ہے جو ایک خالص قانونی مسئلہ ہے جس  
 میں تمام تر بحث انسان کے ”ظاہر“ سے ہوتی ہے باطن سے کوئی سروکار ہی نہیں ہوتا گویا  
 بت قول علامہ اقبال ع ”بندوں کو گنا کرتے ہیں تو لا نہیں کرتے!“۔ مزید برآں اس کا  
 اصل موضوع نظم و نقش اور امن و امان کا ہوتا ہے جس کے اعتبار سے بنیادی اہمیت قانون

اور ضابطے کو حاصل ہوتی ہے نہ مکارِ اخلاق یا مواعظِ حسنہ کو۔ حتیٰ کہ اس اعتبار سے  
قصاص عفو پر مقدم ہو جاتا ہے — اور دوسری طرف سلطنتوں اور ملکتوں کو خواہ وہ  
اصولی اور نظریاتی ہی ہوں اصل سروکار اپنی حفاظت و مدافعت سے ہوتا ہے، اصولوں اور  
نظریات کی تبلیغ و اشاعت ہوتی بھی ہے تو نانوی درجے میں اور حکومتوں کی مصلحتوں کے  
تلخ رہ کر!

یہی وجہ ہے کہ جب اسلام مملکت اور سلطنت کے دور میں داخل ہوا تو اصل زور  
(emphasis) ایمان کے بجائے اسلام پر یقین کے بجائے اقرار اور شہادت پر اور  
باطن سے بڑھ کر ظاہر پر ہو گیا۔ نتیجتاً قرآن حکیم کے بھی منع ایمان اور سرچشمہ یقین  
ہونے کی حیثیت موخر اور نگاہوں سے او جھل ہوتی چلی گئی اور کتاب قانون اور یکے از  
ادله کار بع (۱) ہونے کی حیثیت مقدم اور مرکز توجہ بنتی چلی گئی۔ اور پھر جیسے جیسے مملکت اور  
سلطنت کے تقاضے پہلتے گئے اور قانون کی عملداری وسیع ہوتی گئی قرآن مجید تو ”چار  
میں کے ایک“ کی حیثیت میں پس منظر میں گم (۲) ہوتا چلا گیا اور توجہات حدیث اور فقہ  
پر مرکوز ہو کر رہ گئیں (۳)۔ ستم بالائے ستم یہ کہ علم اور حکمت کے میدان میں جو خلا اس طرح  
پیدا ہوا اسے پر کرنے کے لیے مصر و یونان کی جانب سے فلسفہ و منطق کی آندھیاں  
آئیں۔ نتیجتاً پورا عالم اسلام ارسطو کی منطق اور نوافل اطوفی تصوف کی آما جگاہ بن کر رہ گیا۔  
یہاں تک کہ فلسفہ و اصول اخلاق کے لیے بھی مسلمانوں کو اغیار کے سامنے کاسہ گداہی پیش  
کرنے کے سوا کوئی چارہ نہ رہا! (۴) اور رفتہ رفتہ صورت یہ ہو گئی کہ قرآن نہ منع ایمان رہا  
ہے سرچشمہ یقین اور نہ مخزن اخلاق رہانہ معدن حکمت — بلکہ صرف ایک ایسی ”کتاب  
مقدس“ بن کر رہ گیا جس کے الفاظ یا تو حصول برکت اور ایصال ثواب کا ذریعہ بن سکتے ہیں  
یا زیادہ سے زیادہ تعویذ گندے اور جهاڑ پھونک کے کام آ سکتے ہیں (۵) اور اس طرح  
آنحضرت ﷺ کی وہ پیشین گولی حرف بحرف پوری ہوئی کہ ایک زمانہ وہ آئے گا کہ:

((لَا يَقُولُ مِنَ الْإِسْلَامِ إِلَّا أُسْمَهُ وَلَا يَقُولُ مِنَ الْقُرْآنِ إِلَّا رَسْمَهُ))

(مشکوٰۃ: کتاب العلم)

”اسلام میں سے سوائے اس کے نام کے اور کچھ باقی نہ رہے گا اور قرآن میں سے سوائے صورتِ الفاظ کے اور کچھ نہ بچے گا۔“

بعینہ یہی معاملہ ”جهاد“ کے ساتھ بھی ہوا، جب اصل زور ایمان پر نہ رہا بلکہ اسلام پر ہو گیا تو جہاد بھی جو ایمانِ حقیقی کا رکن رکین تھا خود بخود نگاہوں سے او جھل ہوتا چلا گیا اور ساری توجہ ارکانِ اسلام پر مرکوز ہو گئی جن کی فہرست میں جہاد سرے سے شامل ہی نہیں ہے۔ گویا جہاد پر ظلم قرآن سے بھی بڑھ کر ہوا۔ اس لیے کہ قرآن تو خواہ ”چار میں کے ایک“ کی حیثیت ہی سے ہی بہر حال شریعت کے اصول اربعہ میں شامل تو ہے جہاد تو نہ صرف یہ کہ اسلام کے ارکانِ خمسہ میں شامل نہیں بلکہ نظامِ فقہ میں بھی اس کی حیثیت فرضِ عین کی نہیں صرف فرضِ کفایتی کی ہے۔ اس پر مستلزم یہ کہ جہاد کا تصور بھی مسخ ہو گیا اور اس شجرہ طیبہ کی شاخوں کو جزو اور تنے سے جدا کر کے ہر ایک کو مختلف رنگ دے دیا گیا۔ چنانچہ ایک طرف جہادِ نفس کا رخ اعمال اور معاملات کی مسجدِ حمار سے پرے ہی پرے اذکار و اوراد اور نفیاتی ریاضتوں اور ورزشوں کی راہِ یسیر (short cut) کی جانب موڑ دیا گیا اور دوسری طرف جہادِ کو قتال کے ہم معنی قرار دے کر اس کا مقصدِ مملکت کی سرحدوں کے تحفظ و دفاع اور بس چلے تو توسعہ کے سوا کچھ نہ رہا۔ رہا شرک و ظلم، کفر و فتنہ اور زور و منکر کی ہر صورت کے ساتھ مسلسل کشمکش اور تصادم اور حق و صداقت کے پر چار، نیکی اور راستبازی کی ترویج، کلمہ توحید کی نشر و اشاعت اور دینِ حق کے غلبہ و اقامات کے لیے پیغم جدو جہدا اور اس کے لیے سعی و طاعت کے اصول پر بنی نظام جماعت کے قیام کا معاملہ — گویا نی اجلد احراق حق اور ابطالی باطل کی منظم سعی جو ہر مومن کے لیے فرضِ عین کا درجہ رکھتی ہے تو وہ یا تو سرے سے خارج از بحث ہو گئی یا زیادہ سے زیادہ ایک اضافی نیکی قرار پا کر رہ گئی اور اس سے بالا ہی بالا اور ورے ہی ورے اسلام و ایمان اور تقویٰ و احسان کے جملہ مراحل طے پانے لگے!

اللہ اللہ! کوئی فرق سا فرق ہے اور تفاوت سا تفاوت! یعنی ”بہیں تقادت رہ از کجاست تابہ کجا!“ کے مصدقاق کجا وہ کیفیت کہ حبابہ کرام نبی اللہ جذبہ جہاد سے سرشار، بیک

زبان، رجیہ انداز میں یہ شعر پڑھ رہے ہیں:

نَحْنُ الَّذِينَ بَأَيْمَانِهَا مُحَمَّدًا

عَلَى الْجِهَادِ مَا بَقِيَنا أَبَدًا

کجا یہ حال کہ چودھویں صدی ہجری کے ایک متنی اور اس کی ذریتِ صلبی و معنوی نے تو جہاد بالسیف کو با قاعدہ منسون ہی قرار دے دیا۔ مسلمانوں کی عظیم اکثریت کا حال بھی عملاً

پکھڑ یادِ مختلف نہیں ہے

”کہ رہوارِ یقین ما بصرائے گماں گم شد!“

(یثاق، دسمبر ۲۰۱۰ء)



”قرآن مجید میں جن انبیاء و رسول یعنی اور جن اقوام و ملک کا ذکر ہے وہ بطورِ تذکیر اور بطورِ عبرت ہے۔ قرآن تاریخ یا جغرافیہ کی کتاب نہیں ہے کہ جس میں تمام معلومات جمع کر دی گئی ہوں۔ اس ضمن میں میری رائے ہے کہ تمدن کی ترقی کے ساتھ علم، جستجو، تحقیق اور معلومات کا دائرہ وسیع سے وسیع تر ہوتا چلا آ رہا ہے اور ہوتا چلا جائے گا۔ لہذا اس معاملے میں اگر ہمارے متقدمین میں علماء، محققین اور مفسرین کی آراء موجودہ تحقیقات و معلومات اور فراہم شدہ data سے مطابقت نہ رکھتی ہوں تو یہ بالکل فطری بات ہے، اس سے متوجہ اور تشویش میں بتلا ہونے کی قطعی ضرورت نہیں ہے۔ ان شاء اللہ جوں جوں تحقیقات و معلومات کا دائرہ وسیع ہوگا اس کے نتیجہ میں قرآن مجید کی حقانیت مزید مبرہن ہوئی چلی جائے گی، قرآن میں جو اشارات ہیں وہ کھلتے چلے جائیں گے اور جو اجمال ہے وہ واضح ہوتا چلا جائے گا۔“

(یثاق دسمبر 2007ء)

## وقت کی اہم ترین ضرورت

آج دینی جدوجہد کے ضمن میں ہماری سب سے بڑی ضرورت یہ ہے کہ طریق انقلاب واضح ہو جائے۔ آج مسلمانوں میں جذبے کی کمی نہیں ہے۔ ہزاروں لوگ جانیں دے رہے ہیں۔ اپنے جسموں سے بھم باندھ کر اپنے جسموں کو اڑا رہے ہیں۔ کشمیر کے اندر جو جذبہ بھرا اسے پوری دنیا نے دیکھ لیا۔ کشمیریوں کے بارے میں کہا جاتا تھا کہ وہ تو لڑنے والی قوم ہے ہی نہیں، اب اس کے اندر جان پیدا ہو چکی ہے۔ پاکستان سے جا کر کتنے لوگوں نے وہاں پر جامِ شہادت نوش کر لیا۔ لیکن اسلامی انقلاب کا طریق کاری نہیں ہے۔ اس سے کہیں کامیابی نہیں ہوگی۔ اس طریقے سے آپ صرف اپنا غصہ نکال سکتے ہیں۔ اسی طرح ایکشن سے بھی کچھ حاصل نہیں ہو گا اور اسلامی انقلاب کا خواب کبھی شرمندہ تغیر نہیں ہو سکے گا۔ آپ کا خلوص اپنی جگہ، لیکن یہ طریقہ غلط ہے۔ اسلامی انقلاب کے لئے طریق محمدیؐ کو اختیار کرنا ہو گا۔ قرآن تو کہتا ہے: ﴿وَإِنْ تُطِعُ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُلُوكُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ (الانعام: 117) ”اگر تم زمین میں رہنے والوں کی اکثریت کی پیروی کر دے گے تو وہ تمہیں اللہ کے راستے سے گراہ کر کے چھوڑ دیں گے۔“ ایکشن تو صرف اکثریت اقلیت کا مسئلہ ہے۔ کیا آیت اللہ خمینی ایکشن کے ذریعے ایران میں برسر اقتدار آ سکتے تھے؟ ہرگز نہیں! خدا کے لئے اپنے آپ کو دھوکہ دینا چھوڑ دو۔ آج پوری امت عذابِ الٰہی سے صرف اس صورت میں نفل سکتی ہے کہ کم از کم کسی ایک ملک میں اللہ کے دین کو قائم کر کے پوری دنیا کو دعوت دے سکے کہ آؤ دیکھو، یہ ہے اسلام! اس کی برکتیں دیکھو۔ اس کی سعادتیں دیکھو۔۔۔ یہاں کی مساوات اور یہاں کا بھائی چارہ دیکھو۔۔۔ یہاں کی آزادی دیکھو۔۔۔ یہاں کا امن و امان دیکھو!! اگر ہم یہ نہ کر سکے تو پھر اللہ کا عذاب سخت سے سخت تر ہو گا۔

(رسولِ انقلاب کا طریقِ انقلاب)

## حاکمیت اور خلافت میں فرق

”حاکمیت اور خلافت میں فرق سمجھ لیجئے۔ حاکمیت سے مراد قانون سازی کا مطلق اختیار اور ہر معاملے میں آخری فیصلہ کا حق ہے۔ یہ اختیار جس ذات کے ہاتھ میں ہوگا وہی حاکم ہو گا۔ جبکہ خلافت ایک محدود حد تک نیابت کا نام ہے۔ یعنی کسی اور کسی حاکمیت کے تحت اور اس کی ہدایت کے مطابق کسی عمل کا اختیار ہونا۔ خلیفہ وہ ہے جو کسی کی ملک میں اس کے تفویض کردہ اختیارات اُس کی ہدایت کے مطابق استعمال کرے۔ نوع انسانی نے تمدنی ارتقاء کا طویل سفر طے کیا ہے۔ اس ارتقاء کے ساتھ ساتھ انسانی حاکمیت اور خلافت میں بھی ارتقاء ہوا ہے۔ ایک زمانہ تھا کہ بہادرے آباء و اجداد غاروں میں رہتے تھے۔ کسی جگہ کوئی سیاسی، معاشری اور معاشرتی نظام نہیں تھا۔ اس کے بعد قبیلے بن گئے۔ قبائل میں اختیار قبیلے کے سردار کے پاس ہوتا تھا اور سب کو اس کی بات ماننی پڑتی تھی، قبیلے کی ریت پر عمل کرنا پڑتا تھا۔ گویا جوں جوں انسان مہذب ہوا اور نظام تشکیل پاتے گئے پابندیاں بڑھتی چلی گئیں۔ اس کے بعد جب ایک ہی جگہ چار پانچ قبیلے آ کر آباد ہوئے تو شہری ریاستیں (City States) وجود میں آ گئیں۔ چند قبیلوں کے ساتھ رہنے سے مسئلہ یہ پیدا ہوا کہ ایک قبیلے کے دوسرے قبیلے کے ساتھ معاملات کیسے طے ہوں گے؟ اب یہاں سے دستور بننا شروع ہوئے تاکہ آپس میں رہنے رہنے کے کچھ قواعد و ضوابط اور معاملات کرنے کے اصول طے کیے جائیں۔ لیکن سب سے اہم سوال یہ تھا کہ یہ اصول کون طے کرنے گا، کس کے پاس اختیار ہوگا، کس کی بات حرف آخر کے طور پر مانی جائے گی۔ یہ وہ دور ہے جب انسان بادشاہت کے تصور سے آشنا ہوا، یعنی انسانیت ایک سیر ہی آ گے چڑھ گئی۔ چنانچہ دنیا میں سلطنتیں وجود میں آ گئیں اور بڑی بڑی بادشاہیں قائم ہو گئیں۔ گویا ابتدائی مراحل (primary stages) سے گزر کر انسان

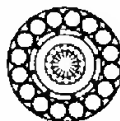
بادشاہت تک پہنچ گیا۔ بادشاہت میں دو طرح کی تھیں۔ ایک وہ جن میں بادشاہ اللہ کے خلیفہ کے طور پر مملکت کا نظام چلاتا، اور دوسری وہ تھی جس میں وہ حاکمیت اعلیٰ کامدی ہوتا تھا۔ دوسرے لفظوں میں پہلی اسلامی بادشاہت تھی اور دوسری کافرانہ۔

اسلامی بادشاہت کی ایک مثال حضرت داؤد علیہ السلام کی حکومت ہے، جنہیں قرآن نے خلیفہ کہا ہے۔ ارشادِ الہی ہے: «إِذَا دُعِيَ إِلَيْنَا رَجُلٌ مِّنْ أَهْلِ الْأَرْضِ فَلَمَّا جَاءَنَا بَشَّرَنَا بِمَا كَانَ يَعْمَلُ فَإِنَّمَا يَرَى مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا يَرَى مَا نَحْنُ نَعْلَمُ» (ص: ۲۹) یعنی ”اے داؤد! ہم نے تجھے زمین میں خلیفہ بنایا ہے“۔ بظاہر تو وہ ایک بادشاہ تھے، کیونکہ ان کے انتقال کے بعد ان کے بیٹے سیدنا سلیمان علیہ السلام بادشاہ بنے اور بعد میں وہ سلطنت سیدنا سلیمان کے دو بیٹوں میں تقسیم ہو گئی۔ گویا یہ خاندانی نظام حکومت تھا، جس میں باپ کے بعد بیٹا برسر اقتدار آ رہا تھا، لیکن یہ بادشاہت خلافت تھی۔ سیدنا داؤد علیہ السلام نبی تھے۔ وہ اختیارِ کلی اور حاکمیتِ اعلیٰ کے مدعاً بن کر نہیں بیٹھ گئے تھے، بلکہ ہر لوگ اللہ سے رہنمائی لے کر اس کے احکام کا نفاذ کر رہے تھے۔ یہی معاملہ ان کے بیٹے سیدنا سلیمان علیہ السلام کا تھا کہ وہ بھی وہی الہی کی روشنی میں امورِ سلطنت انجام دیتے رہے۔ تو گویا یہ ”اسلامی بادشاہت یا خلافت“ تھی۔ یہ لفظ ذہن نشین کر لیجئے تاکہ آئندہ بات سمجھ میں آ سکے۔

اس کے بعد نمرود اور فرعون کی بادشاہتیں کافرانہ بادشاہتیں تھیں، کیونکہ وہ حاکمیت اور خدائی حقوق کے دعوے دار تھے۔ یعنی ہم جو چاہیں کریں گے، لوگوں پر ہمارا حکم چلے گا۔ فرعون نے یہ دعویٰ کیا: ﴿يَقُولُونَ إِنَّمَا مَلْكُ مِصْرَ وَهُنْ أَنْهَرُ تَجْرِيُ مِنْ تَحْتِنَا أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾ (الزخرف) ”لوگوں کیا مصر کی بادشاہت میری نہیں ہے، اور یہ نہریں میرے نیچے نہیں بہر رہی ہیں؟ کیا تم لوگوں کو نظر نہیں آتا؟“ یعنی مصر کا مالک میں ہوں، آب پاشی کا نظام میرے زیرِ انتظام ہے، دریائے نیل پر میری حکومت ہے، میں جسے چاہوں پانی دوں اور جس کا چاہوں پانی بند کر دوں، کیونکہ حکم میرا ہی چلے گا۔ فرعون کا یہ دعویٰ حاکمیت ہے جو کفر اور شرک ہے۔ اور یہی دعویٰ نمرود کا تھا۔ جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اسے اللہ رب العزت کا تعارف کرواتے ہوئے

فرمایا: ﴿رَبِّيَ الَّذِي يُحِبُّ وَيُمِيَّتُ﴾ "میر ارب وہ ہے جو زندگی اور موت دیتا ہے، تو اس نے جواب دیا، ﴿أَنَا أُحِبُّ وَأُمِيَّتُ﴾ "میں بھی زندہ کرتا ہوں اور مارتا ہوں،" — جس کا ثبوت اس کج فہم نے اس طرح دیا کہ جبل سے دو قیدی منگوائے، ایک کی گردن اڑادی اور دوسرے کو آزاد کر دیا۔ اس پر حضرت ابراہیم ﷺ نے فرمایا: ﴿فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِيُ بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأَتَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ﴾ "اللہ تعالیٰ سورج کو مشرق سے طلوع کرتا ہے، تو اسے مغرب سے طلوع کر کے دکھادے!" ﴿فَبِهِتَ الَّذِي كَفَرَ﴾ "تو وہ کافر (نمرود) مبہوت ہو کر رہ گیا"۔ (البقرة: ۲۵۸) فرعون اور نمرود دونوں کی بادشاہت میں کافرانہ اور مشرکانہ تھیں، جبکہ سیدنا داؤد اور سلیمان ﷺ کی بادشاہت ایک اسلامی بادشاہت تھی، کیونکہ وہ حکم الہی کے تحت چل رہی تھی، اور یہی اسلامی خلافت ہے۔"

(یثاق، اگست ۲۰۰۹ء)



"برے سے برے گروہ کے اندر بھی کہیں نہ کہیں کوئی اچھے افراد لازماً ہوتے ہیں۔ دائی کے لیے ضروری ہے کہ وہ ان کا تذکرہ بھی کرتا رہے کہ ان میں اچھے لوگ بھی ہیں، تاکہ ایسے لوگوں کے دلوں کے اندر رزمی پیدا ہو۔ اسی طرح فرد کا معاملہ ہے کہ برے سے برے آدمی کے اندر کوئی اچھائی بھی موجود ہوتی ہے۔ آپ اگر اسے حق کی دعوت دے رہے ہیں تو اس میں جو اچھائی ہے اس کو مائیے تاکہ اسے معلوم ہو کہ اسے مجھ سے کوئی دشمنی نہیں ہے، میری جوبات واقعی اچھی ہے اس کو یہ تسلیم کر رہا ہے، لیکن جوبات غلط ہے اس کو رد کر رہا ہے۔ اس طرح اس کے دل میں کشادگی پیدا ہوگی اور وہ آپ کی بات سننے پر آمادہ ہو گا۔"

(یثاق، مارچ 2009ء)

## اسلامی تاریخ میں بیعت کا مقام

”.....امت مسلمہ کی 13 سو سالہ تاریخ میں جماعت سازی کے لیے صرف بیعت ہی کی اساس ملتی ہے۔ چنانچہ حضور ﷺ کی وفات کے بعد جو نظام خلافت علیٰ منہاج النبّوۃ قائم ہوا اس کی بنیاد بیعت ہی تھی۔ پھر جب صحابہؓ نے محسوس کیا کہ خلافت کا ادارہ رفتہ رفتہ ملوکیت میں تبدیل ہو رہا ہے اور انہوں نے اس زوال کو روکنے کے لیے جدو جہد کی تو اس میں بھی بیعت کا طریقہ ہی اختیار کیا گیا۔ چنانچہ حضرت حسین بن علیؑ اور حضرت عبد اللہ بن زیرؑ دونوں کی جدو جہد بیعت کی اساس پر ہوئی۔ اس کے بعد جب ملوکیت نے اپنے پنج پوری طرح گاڑ لیے تب بھی خلفاء (اصل میں ملوک) اپنی حکومت کو بیعت کی بنیاد پر استوار کرتے رہے۔

اصولی طور پر تو اسلام میں مذہب و سیاست کے درمیان کوئی تفریق نہیں ہے، لیکن عملہ ہم دیکھتے ہیں کہ عہد ملوکیت میں یہ تقسیم نمایاں ہونے لگتی تھی۔ نتیجتاً بیعت کا ادارہ بھی دو حصوں میں منقسم ہو گیا۔ بادشاہ عوام سے سیاسی اطاعت کا وعدہ بیعت کے ذریعے لیتے تھے، لیکن ساتھ ہی اسلامی معاشرے میں افراد کے تزکیہ نفس اور اصلاح باطن کے لیے صوفیاء کرام بھی لوگوں سے روحانی اور اخلاقی اطاعت کا وعدہ لینے لگے اور یہ شے بیعت ارشاد کہلاتی۔“

”.....تاریخ کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ گزر شستہ صدی میں مسلمانوں کو غیر ملکی استعمار سے نجات دلانے کے لیے جتنی بھی عسکری تحریکیں چلیں، ان سب کی بنیاد بیعت ہی تھی۔ چنانچہ ہندوستان میں سید احمد بریلوی کی تحریک شہید بن لیبیا میں محمد بن علی السوی کی سنوی تحریک، اور سوڈان میں محمد احمد المهدی کی تحریک، سب میں نظم کی بنیاد بیعت تھی۔ موجودہ صدی میں مولانا ابوالکام آزاد نے جب 1913ء میں اپنی جماعت یعنی حزب اللہ قائم کی تو بیعت ہی کو اس کی اساس کے طور پر اختیار کیا۔ اسی طرح الاخوان المسلمون کے بانی ارکان نے شیخ حسن البناء شہید کے ہاتھ پر بیعت کی تھی، جو مرشد عام کہلاتے تھے۔“

”.....غرضیکہ امت کی 13 سو سالہ تاریخ کی گواہی ہمارے سامنے موجود ہے کہ جہاں بھی کسی منظم جدو جہد کے لیے جماعت سازی کی ضرورت پیش آئی وہاں ہمیشہ بیعت ہی کے طریقے کو اختیار کیا گیا۔ خواہ معاملہ حکومت بنانے کا ہوئیا اسلامی اصولوں کو نظام حکومت میں دوبارہ رانج کرنے کا ہو تزکیہ نفس اور اصلاح باطن کا مسئلہ ہوئیا مسلمانوں کے علاقوں کو غیر مسلموں سے آزاد کرانے کی جدو جہد ہوئہ بار افراد کو جمع کرنے کے لیے صرف بیعت کا طریقہ اختیار کیا گیا۔“

(اسلامی نظم جماعت میں بیعت کی اہمیت)

# عربی پرہیزہ بنام علماء کرام

محترم و مکرم جناب

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

مزاج گرامی!

جناب کے علم میں ہے کہ راقم المحروف اللہ کی کتاب حکیم کا ایک اولیٰ طالب علم اور اس کے دین متن کا ایک حقیر خادم ہے۔ اُس نے ایک انجمن "مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور" کے نام سے ۱۹۷۲ء میں قائم کی تھی جس کا وہ تاحیات صدر ہے۔ اور ایک دینی جماعت "تنتظیم اسلامی" کے نام سے ۱۹۷۵ء میں قائم کی تھی جس کا وہ امیر ہے।

انجمن کے جملہ وابستگان اور تنظیم کے تمام شرکاء ظاہر ہے کہ راقم ہی کے دروسِ قرآن، اور تحریروں اور تقریروں سے متاثر ہو کر راقم کے معاون و مددگار بنے ہیں۔ لیکن "الحمد للہ" کہ میرا مزانہ بیش سے یہ رہا ہے کہ اپنے رفقاء و معاونین کو صرف اپنے ہی مہم و فکر کے حصار میں محصور نہ رکھوں، بلکہ وسیع تر حلقة سے ذاتی و فکری استفادے کی تلقین بھی کروں اور اس کے موقع بھی پیدا کروں۔ — چنانچہ انجمن کے زیر اہتمام جو سالانہ "قرآن کانفرنس" اور "محاضرات قرآنی" کے انعقاد کا سلسلہ جاری رہا ہے اور ان میں جملہ مکاتب فکر کے علماء کرام اور اصحاب علم و فضل حصہ لیتے رہے ہیں تو اس سے دوسرے مقاصد کے ساتھ ساتھ یہ مقصد بھی پیش نظر رہا ہے کہ وابستگان انجمن اور رفقاء تنظیم کا ذاتی افت و سعی ہو اور وہ جس راہ پر چلیں، علی وجہ بصیرت، چلیں!

اس سال "محاضرات قرآنی" کے ضمن میں راقم نے طے کیا ہے کہ اصحاب علم و فضل کو اپنے دینی فکر، بالخصوص "تصویر فرائض دینی" پر تنقید کی دعوت دے تاکہ اگر انہیں اس میں کوئی غلطی نظر آئے تو اس کی نشاندہی فرمائیں، بصورت و گیرتا بید و تصویب سے نوازیں۔ اس مقصد کے لیے راقم نے اپنی وینی سوچ، خصوصاً اپنے تصویر فرائض دینی کا ایک "خلاصہ" مرتب کیا ہے جو جناب کی خدمت میں اس عربی پرہیزے کے ساتھ ارسال ہے!

بھی کہ جناب ملکہ اور اق میں ملاحظہ فرمائیں گے کہ راقم کا تصور فرائض دینی چھ عنوانات کے ذیل میں مندرج ہے۔ تین اساسی فرائض، اور تین ان کے لوازم۔۔۔ اور محاضرات بھی ان شاء اللہ چھ یوم جاری رہیں گے۔ بنابریں مناسب تقسیم یہ رہے گی کہ روزانہ ایک ایک عنوان زیر بحث آئے چنانچہ اگر جناب ان میں سے کسی ایک عنوان پر اظہار خیال فرمانا چاہیں تو اگر دنوں کی ترتیب کے لحاظ سے پروگرام بنالیں تو اُنہوں نے کسی بھی دن کی جاسکے گی۔ بہر حال اس ضمن میں کوئی چیز بھی ”شرط“ کے درجے میں نہیں ہے!

ای طرح ”ان شاء اللہ العزیز“ سوائے ایک وقت کی پابندی کے اور کوئی پابندی کسی مقرر پر نہیں ہوگی اور آزادانہ اظہارِ خیال کا پورا موقع ہوگا۔۔۔ اس ضمن میں اس بات کی وضاحت بھی مناسب ہے کہ ان اجتماعات میں راقم خود بھی سراپا گوش رہے گا اور امکانی حد تک ”استفادے“ کی کوشش کرے گا اور صورت ہرگز کسی بحث مبارحت کی نہیں بنے گی۔

آخر میں جناب سے مودبانہ گزارش ہے کہ اپنی گونا گوں مصروفیات اور تمام تر مشاغل کے باوجود اس کام کے لیے ضرور وقت نکالیں۔ اس لیے کہ کسی دینی خدمت و تحریک کی بروقت رہنمائی، خصوصاً جبکہ اُس کا محرك وداعی خود اس کے لیے متدعی ہو ایک اہم دینی فریضہ ہے۔۔۔ بصورت دیگر میں اپنے آپ کو یہ کہنے میں حق بجانب سمجھتا ہوں کہ میری جانب سے اللہ تعالیٰ کے حضور میں آپ پر ایک جدت قائم ہو جائے گی کہ میں نے تو رہنمائی چاہی تھی جناب ہی نے توجہ نہ فرمائی۔ فقط والسلام مع الاکرام۔

رہنمائی کا طالب  
خاکسار اسرار احمد عفی عنہ  
لاہور۔۱۲ ارفوری ۸۵ء

(نوبت: یہ عرضہ کم و بیش یک صد علماء کرام کی خدمت میں ارسال کیا گیا)

(ستارہ: جماعت شیعہ ائمہ اور تنظیم اسلامی)

## میرے تصورِ فرائض دینی کا خلاصہ

﴿تَهْيِيدُ: انسانی شخصیت کے دریخ ہیں: ایک علم دوسرے عمل۔ اسلام میں علم صحیح کا مظہر اتم "ایمان" ہے جبکہ عمل صحیح کی اساس "تصورِ فرائض" پر قائم ہے۔ "ایمان" انسان کو علم حقیقت ہی عطا نہیں فرماتا صحیح محرک عمل بھی دیتا ہے۔ اس اعتبار سے اولین اہمیت اسی کی ہے چنانچہ ایمان کی ماہیت، اس کی تفاصیل، اس کے درجات، اس کے حصول کے ذرائع اور اس کے لوازم و ثمرات اہم ترین موضوعات ہیں، لیکن موجودہ محاضرات میں اصل بحث ان پر نہیں بلکہ "تصورِ فرائض دینی" پر ہے!﴾

﴿رائم کے زدیک ایک مسلمان کے "اساسی دینی فرائض" تین ہیں:

- (۱) ایک یہ کہ وہ خود صحیح معنی میں اللہ کا بندہ بنے!

☆ اس کے لیے چار اساسی اصطلاحات ہیں: اسلام، اطاعت خدا و رسول، تقویٰ اور عبادت۔

☆ یہ کیفیات انسان میں ہمہ تن، ہمہ وقت اور ہمہ وجوہ مطلوب ہیں نہ کہ جزوی یا جزوئی۔ الا یہ کہ کبھی غفلت کے باعث یا جذبات کی رو میں بہہ کر یا ماحول کے اثرات سے مغلوب ہو کر کوئی غلط حرکت سرزد ہو جائے تو اس پر فوری توبہ اللہ کے یہاں لازماً مقبول ہوگی (النساء: ۷۸)۔ اس کے بر عکس اگر جان بوجھ کر کوئی ایک "معصیت" بھی مستقل طور پر اختیار کر لی گئی اور اس پر توبہ کی بروقت توفیق نہ ملی تو اس سے نہ صرف تمام نکیوں کے ضائع چلے جانے بلکہ جہنم میں داخلہ حتیٰ کہ "خلود فی النار" تک کا اندیشہ ہے (البقرة: ۸۱) الا یہ کہ حقیقی اور واقعی "اضطرار" ہو!!

(۲) دوسرے یہ کہ دوسروں کو حتیٰ المقدور اسلام کی تبلیغ کرے اور دین کی دعوت دے!

☆ اس کے لیے یوں توبے شمار اصطلاحات ہیں جیسے انذار، تبیہ، تذکیر، وعظ، نصیحت، وصیت، تعلیم، تبیین، تلقین۔

☆ لیکن اہم تر اصطلاحات چار ہی ہیں: تبلیغ، دعوت، امر بالمعروف و نبی عن الممنکر اور شہادت علی الناس۔

☆ یہ خود انسان کی اپنی شرافت و مردودت کا تقاضا بھی ہے اور ابنا نے نوع کی ہمدردی و خیرخواہی کا تقاضا بھی، لیکن سب سے بڑھ کر یہ سید المرسلین محمد رسول اللہ ﷺ پر ختم نبوت کا منطقی نتیجہ ہے کہ اب تا قیام قیامت تمام انسانوں پر اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی جانب سے اعتمامِ جنت یعنی "شہادت علی الناس" کی فرمہ داری بحیثیتِ مجموعیٰ امتِ محمد علیٰ صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کے کندھوں پر ہے!

(۳) تیسرا یہ کہ وہ اللہ کے کلمے کی سربلندی اور اس کے دینِ حق کے بالفعل قیام اور غلبے کے لیے تن، من، دھن سے کوشش ہو۔

☆ اس کے لیے قرآن حکیم کی چار اساسی اصطلاحات ہیں: عکبر رب، اقامت دین، اظہار دین، الحق علی الدین کلمہ اور لیکون الدین کلمہ اللہ

☆ حدیثِ نبوی میں ایک پانچویں اصطلاح وارد ہوئی ہے: لَتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا — اور

☆ تین عام فہم تعبیرات ہیں: قیام حکومتِ الہیہ، نفاذ نظامِ اسلامی اور اسلامی انقلاب! متذکرہ بالاتین فرائض کی باہمی نسبت اور ان کے ایمان اور ارکانِ اسلام کے ساتھ ربط و تعلق ایک ایسی سہ منزلہ عمارت کی مثال سے خوب واضح ہو جاتا ہے جس کی — (i) ایک زیر زمین بنیاد ہے جو نظر نہیں آتی لیکن پوری عمارت کی مضبوطی اور پائیداری کا دار و مدار اسی پر ہے۔ (ii) اسی بنیاد کا ایک حصہ زمین سے باہر ہے جو نظر آتا ہے جسے عرفِ عام میں "کرسی" اور انگریزی میں plinth کہتے ہیں۔ (iii) پہلی منزل پر صرف چار ستون ہیں، دیواریں تعمیر نہیں کی گئیں۔ ظاہر ہے کہ اوپر کی پوری تعمیر کا وزن ان ہی کے ذریعے بنیاد تک پہنچتا ہے۔ (iv) ان ستونوں پر پہلی چھت قائم ہے (v) دوسری چھت بھی اگرچہ ان ستونوں ہی پر قائم ہے لیکن دیواروں کی تعمیر کے باعث ستون نظر نہیں آتے (vi) اس کے اوپر تیسرا اور آخری چھت ہے اور اس کا بھی معاملہ یہی ہے — اس مثال میں:

(۱) زیر زمین بنیاد — ایمان کا "قصدِ قلب" والا حصہ یعنی یقین قلبی ہے!

(ب) بنیاد کا نظر آنے والا حصہ — "اقرائِ باللسان" — یعنی کلمہ شہادت ہے!

(ج) چارستون چار عبادات کی نمائندگی کرتے ہیں یعنی نماز، روزہ، زکوٰۃ اور حج۔

(د) پہلی چھت اسلام، اطاعت، تقویٰ اور عبادت کی نمائندگی کرتی ہے۔

(۶) دوسری چھت — تبلیغ، دعوت، امر بالمعروف و نہیٰ عن المکر اور شہادت علی الناس سے عبارت ہے — اور

(۷) تیسرا اور آخری چھت تجھیں رب، اقامت دین، اظہار دین، اعلاء کلمۃ اللہ یا قیام حکومت الہیہ کی مظہر ہے! واللہ اعلم!

تَبَّاعَتْ أَيْمَانُهُ وَشَمَائِيلُهُ



## اسلامی نظام کیسے آئے گا؟

”حقیقی اور واقعی اسلامی نظام کے نفاذ کے ضمن میں میرا نظریہ یہ ہے کہ یہ اور پر سے نیچے تھوپنے والا معاملہ نہیں ہے، یعنی اگر صاحب اقتدار طبقہ چاہے کہ وہ اسلام کو نافذ کر دے تو ایسا اقدام مشکلم اور پائیدار نہیں ہو گا۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ عملی سیاست سے صرف نظر کرتے ہوئے خالصتاً صلح و خیر خواہی کے جذبے اور رضاۓ الہی کے نصب العین کو اختیار کر کے ایک موثر تحریک پیا ہو اور وہ معاشرے میں عبادتِ رب کی دعوت پر اپنی تمام توانائیوں اور توجہات کو مرکوز رکھے، لوگوں میں بحیثیت مسلمان جینے اور مرنے کا جذبہ صادق پیدا کرے، ان کو حقیقی طور پر اللہ کا بندہ بننے کی نصیحت و وصیت کرے اور ان کے دلوں میں ایمان حقیقی کے بیج کی آبیاری کرے، ان کو اس مقصد کے لیے تیار کرے کہ وہ اپنے اپنے گھروں میں اور خود اپنے اور اپنی انفرادی زندگی کے دائرہ عمل میں اسلام کو نافذ کریں تاکہ پھر ملک میں اجتماعی سطح پر صحیح اسلامی نظام نافذ ہو سکے۔ یہ تحریک جتنی جتنی مضبوط جڑیں پکڑتی رہے گی اُسی تناسب سے پاکستان میں اسلامی نظام کے نفاذ اور اس کے استحکام کے امکانات روشن ہوتے چلے جائیں گے۔“

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)

## مواخات کی اہمیت

”مہاجرین کو مدینہ کی آبادی میں مغم اور ضم (Integrate) کرنا، تاکہ وہ اس معاشرہ میں علیحدہ طبقہ کی حیثیت سے نہ رہ جائیں بلکہ اس کا ایک جزو لا ینک بن جائیں۔ چنانچہ مہاجرین میں جواہم لوگ تھے ان کے بالکل سگے بھائیوں کی طرح انصار کے ساتھ رشیت کرادیے گئے۔ مواخات کا یہ اقدام داخلی استحکام کے لیے بڑی اہمیت کا حامل تھا۔ مواخات کا یہ معاملہ سیرت مطہرہ کے ابواب میں ایک نہایت اہم باب ہے اور معلوم تاریخ میں اس کی کوئی نظر نہیں ملتی۔ اس کے نتیجے میں انصار نے مہاجرین کے لیے اپنے گھر اور دو کا نیں تقسیم کر دیں۔ ایک انصاری صحابیٰ کے بارے میں یہاں تک آتا ہے کہ ان کی دو بیویاں تھیں۔ وہ اپنے مہاجر بھائی کو گھر میں لے گئے۔ چونکہ اس وقت تک حجاب کا حکم نہیں آیا تھا الہذا انہوں نے پیشکش کی کہ ان دونوں میں سے جو آپ کو پسند ہو میں اسے طلاق دیتا ہوں، آپ اس سے نکاح کر لیں۔ اس لیے کہ میں یہ گوارانہیں کر سکتا کہ میرے گھر میں دو بیویاں ہوں اور میرے بھائی کا گھر آباد نہ ہو۔

یہ مواخات بھی نہایت انقلابی اہمیت کا حامل اقدام ہے۔ اس لیے کہ انسان کی سرشنست کے اندر جو کمزوریاں ہیں اس میں طبقاتی تفاوت و امتیاز اور کشمکش بہت خوفناک ہوتی ہے۔ اوس و خزرنگ میں قبائلی و طبقاتی کشمکش اور عصیت پہلے سے موجود تھی۔ لیکن اسلام اور پھر رسول اللہ ﷺ کے نفسِ نفسِ ورو و سعید نے اس کو ختم کیا۔ لیکن اس کے باوجود کچھ عرصہ بعد ہی منافقین اور یہود کسی نہ کسی بہانہ سے اس چنگاری کو بھڑکانے کی کوشش کرتے تھے۔ چنانچہ اگر مہاجرین اور انصار کا اس طرح اور غام و انضمام نہ کر دیا گیا ہوتا اور ان کے مابین مواخات قائم نہ کر دی گئی تو ہو سکتا تھا کہ بہت سی داخلی مشکلات پیدا ہو جاتیں۔ منافقین اور یہود نے اس کی موقع بموقع کوششیں کیں، لیکن نبی اکرم ﷺ کی فراست، تدبر، معاملہ نہیں اور حکمت نے ایسی تمام کوششوں کو ناکام بنادیا۔“

## قیام اللیل کی اہمیت

”غور کا مقام ہے، محمد رسول اللہ ﷺ نے یہ نہیں کیا کہ لوگوں کو نکال کر کہیں اور لے جائیں اور وہاں تربیت دیں، بلکہ یہ کیا ہے کہ جو شخص جہاں ہے، وہیں تربیت پائے اور وہ شخص وہیں کھڑے ہو کر کہے کہ میں ایک اللہ کو مانتا ہوں، میں جناب محمد ﷺ کو رسول اللہ تسلیم کر چکا ہوں اور آپؐ کے نقش قدم اور آپؐ کی سنت پر چلنے کا فیصلہ کر چکا ہوں، میں آخرت کے محاسبہ کا یقین رکھتا ہوں۔ اس پر کشمکش شروع ہو جائے گی۔ اپنے گھر میں کشمکش ہوگی۔ اہل و عیال اور رشتہ داروں سے کشمکش ہوگی۔ آج آپ ذرا کسی رسم کو چھوڑ کر دیکھئے، آپ کی برادری آپ کا حقہ پانی بند کر دے گی۔ ذرا آپ زمانے کے جو چلن ہیں، جور و ارج ہیں ان کو چھوڑ دیجئے، آپ کو یہ نظر آجائے گا کہ آپ کے بچوں کے لئے رشتہ نہیں ملیں گے، آپ کی بچیوں کے لئے کہیں سے پیغام نہیں آئیں گے۔ یہ ہے اصل میں تربیت۔ صحابہ کرامؐ نے ماریں کھا کر تربیت حاصل کی تھی۔ اُس دور سعید اور ہمارے دور میں جو فرقہ ہے وہ پیش نظر رہنا ضروری ہے۔ وہاں کلمہ طیبہ پڑھنے پر مار پڑتی تھی۔ جس نے کہا: اشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ اسے ماریں پڑنا شروع ہو جاتی تھیں۔ یہاں تو آپ ہزار دانے کی تسبیح لے کر بیٹھ جائیں اور اس پر کلمہ طیبہ کا ورد کرتے رہیں، کوئی مخالفت نہیں ہوگی، کوئی مار نہیں پڑے گی، بلکہ ایسے شخص کے احترام و توقیر میں اضافہ ہوگا کہ یہ شخص بِرَبِّ الْلَّهِ وَالَا ہے۔ آپ راتوں کو جا گئے، قرآن کی تلاوت کو معمولات میں شامل کیجئے، نفلی روزوں کا اہتمام کیجئے، اس پر آپ کو کوئی مار نہیں پڑے گی، بلکہ اگر لوگوں کے علم میں بھی یہ بات آجائے تو آپ کے تقویٰ اور تدین کی دھوم ہوگی۔

آج کے دور میں کشمکش جو شروع ہوگی وہ اس سے ہوگی کہ ”میرے نزدیک ازوئے

شریعت یہ کام غلط ہے، میں نہیں کروں گا۔“ بس آپ نے جوں ہی یہ کیا وہیں کٹکش شروع ہو گئی۔ آج جو کٹکش ہے وہ شریعت پر عمل کرنے کی کٹکش ہے۔ اس کی دو ریس شریعت نہیں تھی، صرف کلمہ شہادت پر مار پڑتی تھی۔ لیکن یہ طے ہے کہ جب تک مارنہ پڑے، کٹکش نہ ہو، تربیت نہیں ہوتی۔ وہ تربیت خانقاہی تربیت ہے جس میں مارنیں پڑتی۔ ایک شخص ایک گوشہ میں بیٹھا اور ادو و نطا ف کی تسبیحات پڑھ رہا ہے تو اس کا بھی فائدہ ضرور ہو گا، لیکن اس کا ہدف وہ نہیں ہے جو تربیت محمدی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کا ہے۔ وہ تربیت انقلابی تربیت نہیں ہو گی، خانقاہی تربیت ہو گی۔ اگرچہ اس تربیت سے اچھا مسلمان وجود میں آئے گا، اسے روحانی ترفع حاصل ہو گا، وہ نیک ہو گا، صالح ہو گا، نماز میں اس کا جی لگے گا، ذکر اللہ میں اسے لذت حاصل ہو گی۔ یہ سب کچھ اسے حاصل ہو جائے گا لیکن وہ مردمیدان کبھی نہیں بنے گا، وہ باطل سے پنجہ آزمائی کبھی نہیں کر سکے گا۔ باطل اور طاغوت کو وہ کبھی نہیں للاکار سکے گا۔ جبکہ یہاں وہ لوگ درکار ہیں جو میدان میں آئیں، باطل کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر اسے چینچ کریں۔ اس کے لئے ضرورت ہے اس تربیت کی جس میں ماریں پڑ رہی ہوں، جس میں گھروالوں اور ماحول کے ساتھ شدید کٹکش سے سابقہ پیش آیا ہو۔

اکبرالہ آبادی کا شعر ہے کہ—

ٹو خاک میں مل اور آگ میں جل جب خشت بنے تب کام چلے  
 ان خام دلوں کے عنصر پر بنیاد نہ رکھ تعمیر نہ کرا  
 محمد رسول اللہ ﷺ کے جان ثار ساتھی فی الواقع آگ میں جلے تھے۔ حضرت  
 خباب بن الارث رض کو دیکھتے ہوئے انگاروں پر لٹایا گیا تھا۔ اب جو شخصیت اس طرح پک  
 گئی، پختہ ہو گئی، جس نے صبر و مصابر تک ایہ سورچہ سر کر لیا وہ کیا میدان میں کبھی پیٹھ دکھائے  
 گی؟ یہ ہے انقلابی تربیت جس پر جب آپ عمل شروع کرتے ہیں اور آپ کہتے ہیں کہ ”یہ  
 ہے میرا راستہ جس پر میں چلوں گا، چاہے والدین کونا پسند ہو، چاہے اہل و عیال کونا پسند ہو،  
 چاہے رشتہداروں کونا پسند ہو“، معاشرے کے ساتھ آپ کی کٹکش شروع ہو جائے گی۔ وہ  
 شخص جو رشتہ داروں لے رہا ہے اور گھروالے عیش کر رہے ہیں وہ آج طے کر کے دیکھئے کہ میں

رشوت نہیں لوں گا تو آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ سب سے پہلی لڑائی گھر میں ہو گی۔ اس لئے کہ جو دو دو پر اٹھے کھاتے تھے اگر ان کو سوکھی روٹی پر گزارا کرنا پڑے تو سب سے پہلے شمن خود اپنے گھر والے ہوں گے۔ جب تک اس قسم کی کشمکش درکشمکش نہیں ہوتی، اُس وقت تک وہ تربیت نہیں ہو گی جو اسلامی انقلاب کے لئے درکار ہے۔ کوئی شخص چالیس دن کے چلے کے لئے اپنے وطن سے دور تبلیغ کے لئے نکل جاتا ہے، وہاں اسے کوئی نہیں جانتا، اس کی عبادت اور نوافل دیکھ کر لوگ متاثر ہوں گے، مگر اپنے وطن میں وعظ و تبلیغ کرنا مشکل ہے کیونکہ لوگ آئینہ سامنے رکھ دیں گے کہ تم عملی زندگی میں رشوت اور سود سے پر ہیز تو کرتے نہیں۔ پس اصل تربیت اپنے مقام اور ماحول میں ہوتی ہے جس طرح محمد رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کی فرمائی۔“



## معاشرتی بے راہ روی کا تجزیہ اور تشخیص

”موجودہ مسلم معاشرے کے متعلق میرا تجزیہ اور میری تشخیص یہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں جو اعتقادی اور عملی گمراہیاں اور بے راہ روی پوری طرح مسلط ہے اس کا اصل سبب صدیوں کے بذریع نجھاط و اضھلال اور خاص طور پر انگریزوں کے دور گلامی اور خدا نا آشنا مغربی افکار و نظریات اور تہذیب کے ذہنی استیلاء کی وجہ سے ہمارے ایمان میں ضعف کا پیدا ہو جانا اور دین کی حقیقی تعلیم و حکمت سے دور ہو جانا ہے۔ یہی ضعف ایمان اور دین سے بعد ہی ہماری تمام خرایوں کی اصل جڑ ہے اور اسی جڑ سے خرایوں کی بے شمار شاخیں پھوٹی ہوئی ہیں۔ ان شاخوں سے انجھنے اور ان سے کشتی لڑنے سے کچھ حاصل نہیں ہو گا۔ اصل میں ہدف اس جڑ کو بنانا

ہوگا۔ چنانچہ میں انہی اجتماعاتِ جماعت میں اپنا یہ موقف آپ کے سامنے بیان کر چکا ہوں کہ میری جعلی جدوجہد ہے اور میری جتنی حقیر تو انا نیاں اور قوتیں، صلاحیتیں اور اوقات ہیں وہ دو کاموں میں صرف ہو رہے ہیں۔

پہلا کام یہ ہے کہ قرآن حکیم کے پیغام کی زیادہ سے زیادہ وسیع پیانے اور اعلیٰ علمی سطح پر نشر و اشاعت کرنے کی ہر امکانی کوشش کرنا۔ اسے آپ دعوتِ رجوع الی القرآن کہہ لیں یا تعلیم و تعلم قرآن کہہ لیں۔ بہر حال میری ان مسامی میں پیش نظر یہ ہے کہ قرآن مجید ہی دراصل ایمان کا حقیقی منبع اور سرچشمہ ہے۔ ایمان کے ضعف اور اضلال کا اگراز الہ ہو سکتا ہے تو اسی قرآن کے ذریعے ہو سکتا ہے۔ اس مقصد کے لیے مرکزی انجمن خدام القرآن قائم ہوئی ہے۔ پھر جب حقیقی ایمان پیدا ہو جائے اور اپنے حقیقی دینی فرائض کا احساس ابھرے تو جدو

جد کی دوسرا سطح یہ ہے کہ ایسے لوگوں کو منظم کیا جائے، تاکہ جماعتی شکل اختیار کر کے یہ لوگ کوشش کریں کہ معاشرے میں دعوتِ عبادتِ رب وسیع پیانے اور محکم بنیادوں پر برپا ہو۔ اس کے لیے یہم اسلامی کا قیامِ عمل میں آیا ہے، جو ابھی ایک بہت ہی محصر قافلہ ہے، لیکن بہر حال میری تو انا نیاں اس میں بھی لگ رہی ہیں۔ تو یہ دراصل کام ہیں جن میں ہمہ تن وہمہ وقت لگا ہوا ہوں۔ باقی میرے دوسرے سارے کام ختم ہیں۔ اگر مجلس شوریٰ میں میری شمولیت ہے تو یہ ایک ختمی مصروفیت ہے، بنیادی نہیں ہے۔ اس کی گواہی ہر وہ شخص دے گا جو مجھ سے کسی درجے میں بھی واقف ہو۔ سولہ سال سے تو میں لاہور، ہی میں ہوں، اور میرا حسن طنہ ہے کہ یہاں ان سولہ سالوں میں قرآن حکیم کے پیغام کی نشر و اشاعت میں میری حقیر مسامی سے لاہور کا تعلیم یافتہ طبقہ بخوبی واقف ہوگا۔

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)



## خطبہ نکاح کی اہمیت

”جہاں تک نکاح کی تقریب کے مساجد میں انعقاد کا معاملہ ہے وہ ایسی مشکل بات نہیں ہے۔ اکثر لوگ اس پر جلد ہی راضی ہو جاتے ہیں اس لیے کہ بات بڑی واضح ہے۔ چنانچہ بہت سے موقع پر جب دو باتیں (جن کا ذکر آگئے گا) اس ضمن میں کہی گئیں تو واقعہ یہ ہے کہ جملہ حاضرین کی پیشانیاں عرقی نمائت سے نہ ہو گئیں اور ان کے چہروں پر حقیقی تاثر کے اثرات نمایاں ہو گئے۔ ایک یہ کہ جب تا جدارِ عالم اور محبوب رب العالمین ﷺ کی لخت جگہ اور دختر نیک اختر حضرت فاطمہ ؓ کا نکاح مسجد میں ہوا تو ہم میں سے کون ہے جو اپنے آپ کو آنحضرت ﷺ سے زیادہ باعزت یا اپنی بیٹی کو سیدۃ النساء اہل الجنۃ سے افضل سمجھتا ہو اور اسے مسجد میں نکاح پڑھوانے سے عار حسوس ہو؟ اور دوسرے یہ کہ ہمیں شرم آنی چاہیے کہ عیسائیوں نے اس کے باوجود کہ ان کا اپنے مذہب سے لگاؤ نہ ہونے کے برابر ہے تا حال کلیسا کا درجہ اس قدر بلند رکھا ہے کہ لڑکا اور لڑکی دونوں نکاح کے لیے وہاں حاضر ہوتے ہیں اور ہمارا یہ حال ہے کہ ہم نے مسجد کا مقام اس درجے گردا دیا کہ وہاں نکاح پڑھوانے کو عار جانتے ہیں، حالانکہ شریعت نے واضح راہ کھول دی ہے کہ لڑکی کی طرف سے اس کا وکیل دو گواہوں کی موجودگی میں نکاح خواں کو اجازتی ”ایجاد“ دیتا ہے۔ اس طرح جب لڑکی کا خود مجلس نکاح میں موجود ہونا ضروری نہیں تو آخر اس کے گھر پر اس تقریب کا انعقاد کیوں ضروری سمجھ لیا گیا ہے؟ رقم کے خیال میں یہ دونوں دلیلیں اتنی قوی اور مؤثر ہیں کہ اگر ان لوگوں کو عام کر دیا جائے تو اکثر لوگ تقریب نکاح کے مسجد میں انعقاد پر برضاء رغبت آمادہ ہو جائیں گے۔ دیسے دو مزید دلیلیں جو یقیناً قابل لحاظ ہیں، یہ ہیں کہ اولاً نکاح کے بعد جو دعائے خیر دو لہما اور دہمن کے لیے کی

جانی ہے اس کا بہترین ماحول مسجد میں ہوتا ہے نہ کہ شادی والے گھر کی ہنگامہ خیز فضائیں۔ اللہ کے کسی گھر میں کسی نماز کے معا بعد یہ تقریب منعقد ہو اور اس کے بعد اس پاکیزہ ماحول میں نئے گھر کی آبادی اور خوشحالی اور دین و ایمان کی سلامتی اور باہمی الفت و محبت کی دعا کی جائے تو امید دائق ہے کہ اس کی تاثیر کم از کم دوچند ہو جائے گی، اور ثانیاً یہ کہ اس سے شامیانوں، قاتلوں، قالینوں، صوفوں اور کرسیوں اور رنگارنگ قسم کی آرائشوں پر صرف ہونے والا بیسہ بچ جائے گا جس کی اور نیک کام کے لیے صرف کیا جاسکتا ہے۔

نکاح کے موقع پر دعوت طعام سے احتراز کا معاملہ البتہ ذرا کڑوی گولی ہے جو آسانی سے حلق سے نہیں اترتی، لیکن ذرا غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ معاملہ پہلے معاملے سے بھی زیادہ صاف اور واضح ہے۔

اس سلسلے کی ایک ولیل تو خالص دینی اور نہ ہبی ہے، یعنی یہ کہ ہمارے نبی کریم ﷺ نے ہمیں زندگی کے ہر گوشے سے متعلق مفصل ہدایات دے دی ہیں، یہاں تک کہ ہم فخر سے کہتے ہیں کہ ہمارے نبی ﷺ نے ہمیں استخراج اور طہارت تک کی بھی مفصل تعلیم دی ہے، تو کیا پچھلے لوگوں کا خیال ہے کہ شادی بیاہ ایسے معاملات میں حضور ﷺ کی جانب سے 'معاذ اللہ' کوئی کوتا ہی رہ گئی ہے جس کی تلافی کی کوشش ہمیں خود کرنی ہے؟ اگر اس سوال کا جواب نفی میں ہو اور یقیناً نفی ہی میں ہے تو ہمیں سوچنا چاہیے کہ جب آنحضرت ﷺ نے شادی کے ضمن میں دعوت و لیمہ کی تاکید فرمائی اور اس کی اس لازمی برائی کا ذکر کرنے کے باوجود کہ ((بِنَسْطَالَ الطَّعَامُ طَعَامُ الْوَلِيْمَةِ يُدْعَى عَلَيْهِ الْأَغْرِيْبَاءُ وَيُتَرَكُ الْمَسَاكِيْنُ)) (یعنی وہ دعوت و لیمہ بھی کیا ہی بری دعوت ہے جس میں صاحب حیثیت لوگوں کو بلا یا جاتا ہے اور مسکینوں سے صرف نظر کر لیا جاتا ہے) یہ ثابت حکم بھی دیا کہ ((إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ إِلَى الْوَلِيْمَةِ فَلْيَأْتِهَا)) (جب تم میں سے کسی کو دلیے میں بلا یا جائے تو وہ ضرور جائے) ساتھ ہی مزید تہذید بھی فرمائی کہ ((فَمَنْ لَمْ يَأْتِ الدَّعْوَةَ فَقَدْ عَصَى اللَّهَ وَرَسُولَهُ)) (یعنی جو دعوت میں (بلا اذر) شریک نہ ہوگا اس نے گویا اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کا ارتکاب کیا)۔ واضح رہے کہ یہ تمام حدیثیں "مسلم شریف" سے ماخوذ ہیں۔

پس اگر نکاح کے موقع پر لڑکی والوں کے یہاں بھی دعوت طعام کوئی اچھا کام ہوتا اور اس میں کوئی بھی خیر کا پہلو موجود ہوتا تو کیا اللہ کے رسول ﷺ میں اس کا حکم نہ دیتے؟ یا کم از

کم درجہ استحباب ہی میں اس کا ذکر نہ فرماتے؟ اور جب اس کا کوئی ذکر ہمیں کسی حدیث میں نہیں ملتا تو کیا یہ ایک خواہ مخواہ کی بدعت نہیں؟ اور کیا یہ ان انصار اور اغالال کے قبلیں کی چیز نہیں جن کے بوجھ سے انسانوں کی گردنوں کا آزاد کرنا مقاصد نبوت میں شامل ہے۔

دوسری دلیل وہ ہے جو ہر صاحب عقل سلیم کو اپیل کرے گی، یعنی یہ کہ شادی کا موقع لڑکی والوں کے لیے ویسا کھلی خوشی کا موقع نہیں ہوتا جیسا لڑکے والوں کے لیے ہوتا ہے۔ لڑکے کے لیے یہ خانہ آبادی کا موقع ہوتا ہے اور لڑکے والے گھر میں ایک فرد کا اضافہ ہو رہا ہوتا ہے، لہذا اصل خوشی وہاں ہوتی ہے (یہی وجہ ہے کہ شارع ﷺ نے دعوت عرس کا حکم لڑکے ہی کو دیا)۔ لڑکی کے والدین کو اس کی شادی کے موقع پر اگرچہ اس پبلو سے ایک احساسطمینان ضرور ہوتا ہے کہ ایک اہم فرض ادا ہو گیا اور ذمہ داری کا ایک بھاری بوجھ کا نہ ہے سے اُتر گیا، لیکن صحیح معنوں میں ان کے یا لڑکی کے بھائی بہنوں کے لیے یہ خوشی کا موقع ہرگز نہیں ہوتا، بلکہ عام مشاہدہ یہ ہے کہ لڑکی کی رخصتی کے وقت سب اہل خانہ اخکبار ہوتے ہیں۔ گھر کا ایک فرذ ماں باپ کی لاڈلی اور ناز فلم سے پلی ہوئی بچی بہنوں اور بھائیوں کی پیاری ماں جائی کا گھر سے رخصت ہونا ظاہر ہے کہ ہرگز خوشی کی بات نہیں۔ اس پر مستزاد ہیں مستقبل کے اندر یہے جو ہر طرح کے حزم و احتیاط کے باوجود بہر حال بالکل ختم کسی طرح نہیں ہو سکتے کہ کیا معلوم نباه ہو یا نہ ہو اور بیل منڈھے چڑھے یا نہ چڑھے۔ ان حالات میں اس گھر پر اور ان ہی گھر والوں کے ہاتھوں قور مے اور تینجا زانی یا ہی دناءت طمع اور سفلہ مزا جی کا معاملہ ہے۔ ایک غیرت مند اور باہمی انسان کے لیے یہ چیز، الا آنکہ ذہن اوہ منتقل نہ ہوا ہو، یہی قابل حذر ہے۔

اب اگر یہ دونوں باتیں اظہر من الشمس ہیں: یعنی نکاح کی تقریب مسجد میں ہو اور اس موقع پر دعوت طعام کو پر ڈرام سے خارج (eliminate) کر دیا جائے تو خود بخود بارات کا پورا تصور ہی ختم ہو جاتا ہے، اور واقعہ یہ ہے کہ یہ ہے ہی ختم کیے جانے کے لائق، بلکہ صد لائق! خدا کا شکر ہے کہ اللہ کی کتاب اور اس کے رسول ﷺ کی احادیث کے پورے ذخیرے یہاں تک کہ جتنی عربی رقم کو آتی ہے، کم از کم اس کی پوری لغت میں کوئی لفظ ایسا موجود نہیں ہے جس کا ترجمہ لفظ "بارات" کیا جاسکے۔ اور جس طرح یہ لفظ خالص بھی ہے اسی طرح اس کا پورا تصور بھی خالص بھی ہے اور اس کا وہ نقشہ تو خالص ہندوانہ ہے جو ہمارے ذہنوں میں شادی بیاہ کے لوازم کی حیثیت سے رج بس گیا ہے کہ ایک جھٹے کی

صورت میں جمع ہو کر اور باقاعدہ ”چڑھائی“ کے انداز میں لڑکی والے کے گھر جانا اور پھر لڑکی کاڑو لے کر ”فاتحانہ“ انداز سے لوٹنا، جس کی بخش کنی لازماً کی جانی چاہیے۔ بارات کا متذکرہ بالا تصور نہ صرف یہ کہ خالص عجمی ہی نہیں خالص ہندوانہ ہے بلکہ ذرا غور کیا جائے تو محسوس ہوتا ہے کہ بڑی کم ظرفی کا مظاہرہ بھی لیے ہوئے ہے۔ بڑی شان و شوکت کے ساتھ دندناتے ہوئے جانا اور لڑکی والوں پر پورا رعب جھاؤتے ہوئے بطرز استحقاق پلا ڈزردہ اڑانا اور پھر فاتحانہ شان میں ”مال غیمت“ سے لدے پھندے واپس آنا! حیرت ہے کہ کیوں لوگوں کو محسوس نہیں ہوتا کہ ان چیزوں کی اس دین سے کسی طور پر کوئی مناسبت نہیں ہو سکتی جو ہر معاملے میں شرافت و مرمت، وقار و ممتازت اور ووسروں کے جذبات کے پاس ولحاظ کی تعلیم دیتا ہے۔

بہر حال شادی بیاہ کے سلسلے میں یہ وہ ناپاک تیلیٹ (unholy trio) ہے جوں جل کر ایک وحدت بن گئی ہے، یعنی عیسایوں کے قول کے مطابق تو حید بھی ہے اور تیلیٹ بھی (تین میں ایک اور ایک میں تین) اور بہتر یہی ہے کہ تینوں کی جڑوں پر یہیک وقت ضرب کاری لگائی جائے، ورنہ اگر کسی ایک کی بخش کنی پر اکتفا ہوئی تو باقی دونوں فوراً اس تیسری کو بھی از سر نو زندہ کر لیں گے۔ اس سلسلے میں بعض لوگوں کا یہ خیال بالکل درست نہیں ہے کہ رفتہ رفتہ اور تدریجیاً اصلاح کی طرف قدم بڑھائے جائیں۔ ایسے معاملات میں ایک ہی بار بڑا اقدام مفید بھی رہتا ہے اور پائیدار بھی!

مجھے خوب اندازہ تھا کہ لوگ ان باتوں کو عقلی اور منطقی اعتبار ہی سے نہیں دلی طور پر بھی تسلیم کر لیں گے، لیکن جب موقع آئے گا تو ”محوریوں“ کا ایک کوہ گراں ان کے سامنے آن کھڑا ہو گا اور وہ مجھے بھی ہر طرح مجبور کریں گے کہ ان تقریب میں شرکت کروں۔ لہذا پیش بندی کے طور پر رقم نے اپنی ذات کی حد تک تین پختہ فیصلے کر کے ان کا ”یثاق“ کے صفحات میں اعلان بھی کر دیا اور جامع مسجد خضراء سمن آباد کے اجتماع جمع میں بھی۔ وہ تین فیصلے یہ تھے کہ :

- (۱) رقم المحرف آئندہ نہ کسی بارات میں شامل ہو گا۔
- (۲) نہ نکاح کے موقع پر لڑکی والوں کے ہاں کسی دعوت طعام میں شریک ہو گا۔
- (۳) نہ کسی ایسی تقریب نکاح میں شرکت کرے گا جو مسجد میں منعقد نہ ہو۔

مجھے اعتراف ہے کہ اس معاملے میں کسی قدر شدت کی صورت پیدا ہوئی، لیکن میں پوری طرح مطمئن ہوں کہ اس کے بغیر معاملہ کسی طرح نہ سے مکمل نہ ہوتا۔ الحمد للہ کہ میرے رفقاء و احباب میں بہت سے لوگوں نے اس معاملے میں میرا پورا ساتھ دیا جس کے نتیجے میں اس اصلاحی کوشش نے ایک تحریک کی صورت اختیار کر لی۔ بہت سے دوسرے احباب جو پورا ساتھ دے سکے ان کے ساتھ میں نے ایک درمیانی صورت اختیار کر لی کہ زناج کا انعقاد انہوں نے مسجد میں کر لیا جس میں میری شرکت ہو گئی۔ بعد ازاں کسی دعوت طعام کا اہتمام انہوں نے کیا جس میں میری عدم شرکت کو انہوں نے خندہ پیشانی سے گواہ کر لیا اور ان کی "محبوروں" کے پیش نظر میں نے بھی ان پر نکیرنہ کی۔

قریبی عزیزوں اور رشتہ داروں کے حلقے میں البتہ مجھے زیادہ سخت مزاحمت کا سامنا کرنا پڑا۔ اس کے نتیجے میں شکر نجیاب بھی ہوئیں، تعلقات کا انقطاع بھی ہوا اور بعض بچپن کی منگنیاں بھی ٹوٹیں، لیکن الحمد للہ والمنة کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے ان تمام چیزوں کو برداشت کرنے کی بہت عطا فرمائی اور میرے پائے ثبات میں اخراج نہ آنے دی۔

اس معاملے میں میرے لیے سب سے کڑا امتحان اپنی سب سے بڑی بچی کی شادی کے موقع پر پیش آیا۔ مجھے خوب اندازہ تھا کہ اس موقع پر خواہ میں اپنی طے کردہ ساری پابندیاں پوری طرح بناہ لوں، لیکن اگر خصتی کے موقع پر میں نے دو لہا اور ان کے چند عزیزوں کی تو اوضع صرف خنثے یا گرم مشروب سے بھی کر دی تو بات کا بنتگڑ بن جائے گا اور سارے کیسے کرائے پر پانی پھر جائے گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی توفیق دتا نید سے میں نے ایک اور انقلابی قدم اٹھایا، یعنی یہ کہ بچی کو بھی جمعہ کو مسجد دار السلام با غنجانہ لے گیا۔ نماز جمعہ کے بعد زناج پڑھایا اور اللہ ہی کے گھر سے اس کی خصتی عمل میں آ گئی۔ اس طرح میرے گھر پر دو چار افراد کا بھی اس صورت میں آنا نہ ہوا جس پر کھیچ تان کر کے بھی "بارات" کے لفظ کا اطلاق کیا جا سکتا!

اس کے بعد بڑے بچے کی شادی کا مرحلہ آیا تو ایک طرف تو اس کے لیے جو "بارات" کراچی گئی وہ کل ڈھائی افراد پر مشتمل تھی، یعنی دو لہا، اس کی والدہ اور سب سے چھوٹا بھائی (رقم خود اُن دونوں دعوتی و تنظیمی سلسے میں پہلے ہی سے کراچی میں تھا)۔ دو لہا کے وہ حقیقی بھائی اور کوئی حقیقی بہن بھی اس "بارات" میں شامل نہ تھی۔ پھر یہ کہ جس جمعہ کو نماز جمعہ کے مھصلہ بعد

عقد نکاح ہونا تھا، اسی صحیح کوڑین سے یہ لوگ کراچی پہنچ اور اسی شامِ دہن کو لے کر لا ہو را پس ہو گئے۔ دوسری طرف رفیق مکرم قاضی عبدالقدار صاحب نے (جن کی بچی سے عقد نکاح ہونا تھا) راقم کی قائم کردہ مثال پر پورا عمل کر کے دکھایا اور اپنے قریب ترین اعزہ و اقارب کو بھی گھر پر مدعا نہیں کیا بلکہ مسجد ہی سے بچی کو رخصت کر دیا۔

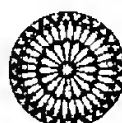
اس کے بعد بھرم اللہ سالی روائی کے دورانِ راقم اپنی مزید دو بچیوں کی ذمہ داری سے اسی طور سے سبکدوش ہو چکا ہے۔

اسی سلسلہ کی آخری یعنی حالیہ تقریب میں جس کے حوالے سے گفتگو کا آغاز ہوا تھا، راقم نے ایک نہایت مختصر خطاب کیا تھا جس کے بارے میں جناب مسٹر نے از راہ ذرہ نوازی یہ فرمایا ہے کہ ”میں نے ڈاکٹر صاحب کے ہزاروں کی تعداد میں موازنہ حصہ میں شرکت کی ہے لیکن اس موقع پر میری روح نے ان کی تقریر دل پذیر سے جواہرات قبول کیے وہ انت تھے۔“ اس میں راقم نے ایک تو آنحضرت ﷺ کی اسی شانِ مبارکہ کے حوالے سے جو ﴿وَيَضُعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلُ أَلَّىٰ ۖ كَانَتْ عَلَيْهِمْ طَهْرٌ﴾ کے الفاظ قرآنی میں بیان ہوئی ہے، حاضرین کو جرأت مندانہ اقدام کی ترغیب دلائی تھی اور دوسرے سورۃ الانشراح کی آیات مبارکہ ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۚ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۚ﴾ کے حوالے سے تَحْدِيدُ شَاٰلِ الْنِّعْمَةِ عرض کیا تھا کہ اپنی ان مسامی کے ضمن میں جس اخودی اجر و ثواب کا امیدوار میں ہوں اس کا تو میں محتاج ہوں ہی ﴿رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ۚ﴾ (الفصل) اس دنیا میں جو نقد انعام مجھے ملا ہے وہ وہ آسانی اور سہولت ہے جس کے ساتھ میں تابرتوڑ انداز میں اپنی ان پہاڑ ایسی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہو گیا ہوں جن کا تصور بھی ہمارے معاشرے میں بہت سے لوگوں پر لرزہ طاری کر دیتا ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ آج جب میں غور کرتا ہوں تو شدت کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ اگر مجھے اپنی ان ذمہ داریوں کو زمانے کے دستور و معیار کے مطابق نبھانا ہوتا تو میرے لیے اس کے سوا اور کوئی چارہ کارنا رہتا کہ جسم و جان کی ساری تو انسانیاں صرف پیسہ کمانے کے لیے نچوڑ دیتا۔ نیتیجتاً اللہ کے دین اور اس کی کتاب عزیز کی کسی خدمت کے لیے نہ میرے پاس کوئی وقت پچانہ قوت و صلاحیت۔ یہ سراسر اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب ایک جانب مجھے اس فیصلے کی توفیق ارزائی فرمائی کہ میرے جسم و جان کی تمام تو انسانیاں اور صلاحیتیں اللہ کے دین متنیں اور بالخصوص اس کی کتاب عزیز کی

خدمت کے لیے وقف رہیں گی تو دوسری جانب میری توجہ اتباع سنت کے اس رخ کی طرف بھی مبذول کر دی اور مجھے شادی بیاہ کے "اصر" اور "آغلال" کے خلاف جہاد کا بیڑا لٹھانے کی توفیق بھی مرحمت فرمادی۔ نتیجہ یہ ہے کہ آج میں خود اپنے ذاتی حالات میں اللہ تعالیٰ کے عظیم وعدوں، یعنی ﴿لَوَنُسِرُكَ لِلْيُسْرَى﴾ (الاعلی) اور ﴿فَسَتُّبِسْرَهُ لِلْيُسْرَى﴾ (اللیل) کی صداقت و حقانیت کا مشاہدہ کر رہا ہوں کہ تین سال کے اندر اندر اپنے چار بچوں کی ذمہ داریوں سے اس طرح سکدوش ہو گیا ہوں کہ کسی بار یا گرانی کا احساس تک نہیں ہوا۔ فَلِلَّهِ  
**الْحَمْدُ وَالْمُنَةٌ !!**

جہاں تک "جیزیر" کا تعلق ہے میرے نزدیک یہ بھی سراسر غیر اسلامی اور خالص ہندوانہ ذہنیت کا مظہر ہے۔ تاہم ابتداء میں نے اس کے ضمن میں صرف "عدم نمائش" پر زور دیا تھا۔ اب اللہ ہمت دے اور رفقاء و احباب کمر ہمت کس لیں تو اس ضمن میں بھی مزید پیش قدمی ضروری ہے۔ اس سلسلے میں میرا اپنا جو معاملہ رہا ہے اس موقع پر اسے بیان کر دینے میں بھی ان شاء اللہ کوئی حرج نہیں ہو گا اور وہ یہ کہ اگرچہ میری پہلی دو بچیاں بھی جو کچھ لے کر میرے گھر سے رخصت ہوئیں اس پر بھی موجودہ زمانے کے کسی بھی معیار کے مطابق "جیزیر" کا اطلاق نہیں ہو سکتا، تاہم حالیہ شادی میں یہ معاملہ بھی بھراللہ قدیر مطلوب سے بہت قریب پہنچ گیا ہے۔ یعنی میری یہ پنجی صرف ایک اپنی بھر کپڑے اور سواد تو لے کا طلاقی زیور لے کر میرے گھر سے رخصت ہوئی ہے۔

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک مع خطبہ نکاح)



## ہماری بہنوں کے لیے لمجھے فکر یہ

اس موقع پر میں عرض کروں گا کہ ہماری ان بہنوں کو جو مغربی تہذیب سے مرعوب ہیں اور اس کی نقلی اور کورانہ پیروی ہی کو اپنے حق میں مفید گمان کرتی ہیں، سخنڈے دل سے اور سنجیدگی سے سوچنا چاہئے کہ جوانی کے بعد بڑھاپے کا بھی ایک دور آنے والا ہے۔ اگر مغربی تہذیب سے شفٹنگی اور دلدادگی ہو گئی ہے تو ان کو یورپ اور امریکہ جا کر دیکھنا چاہیے کہ وہاں بڑھاپے میں والدین کا حشر کیا ہوتا ہے۔ وہاں ان کی کمپرسی کا کیا عالم ہے؟ وہاں جانے کے وسائل نہ ہوں تو ایسا لڑپچر موجود ہے جس کے مطالعے سے اس ذہنی کرب و اذیت کی تصویر اُن کے سامنے آجائے گی جس سے اُس معاشرے کے والدین کو سابقہ پیش آتا ہے اور جس سے ان کا بڑھاپا دوچار ہوتا ہے۔ ان کے سامنے یہ تلخ حقیقت آجائے گی کہ والدین کی تکریم و عزت اُن کی فرمائیں داری اور ان کے ساتھ حسن سلوک کی کوئی رمق بھی اس معاشرے میں موجود نہیں ہے اور والدین کی رائے پسند اور ان کی مرضی کو اس معاشرے میں پرکاہ کے برابر بھی وقعت نہیں دی جاتی۔ یہاں اور بیٹی سینہ تان کراپنے روز و شب کے بے راہ روی کے مشاغل پر بحث و تجھیس (argue) کرتے ہیں۔ وہاں کوئی باپ یا مام اپنی اولاد کے بے مہاباہ معاشقوں (courtships) اور آزادانہ اختلاط پر کوئی نکیر نہیں کر سکتے۔ اگر کوئی گرفت کریں گے تو منہ کی کھائیں گے۔

پھر ایک دور وہ بھی آتا ہے کہ والدین اولاد کی شکل دیکھنے کے لیے ترستے اور ترزپتے رہتے ہیں اور ان کا بڑھاپا اس حسرت میں گزرتا ہے کہ اولاد کبھی آکران سے مل ہی لے۔ بوڑھے والدین، خاص طور پر بوڑھی ماں کئے لیے یہ بات سوہان روح ہے کہ ان کی اولاد بات کرنا تو درکنار صورت دکھانے کی بھی روادار نہیں اور احساس تہائی اس آخری عمر میں ان کی جان کا لاگو بنارہتا ہے۔ ٹھیک ہے کہ وہاں ایسے بوڑھوں کے لیے جن کا گزر اوقات کے لیے

ذاتی طور پر کوئی انتظام نہ ہو، حکومت کی سطح پر ہوشلوں کا اہتمام کیا گیا ہے، ان کے لیے علیحدہ ادارے قائم کر دیئے گئے ہیں جہاں ان کی دل بستگی کے لیے indoor تفریحات مہیا کی جاتی ہیں، ریڈ یو اور ٹیلی ویژن فرائم کیے جاتے ہیں، لیکن ان تفریحات سے لطف اندوز ہونا شے و گر ہے اور اپنے بیٹھی یا بیٹھی کو دیکھنا، اس سے با تین کرنا بالکل دوسرا بات ہے۔ اس کے لیے وہ ترستے اور ترپتے رہتے ہیں۔ کم و بیش یہی حال یہاں کے خوش حال گھرانوں کے بوڑھے والدین کا ہے۔ کیست کا فرق ہوتا ہو، کیفیت و نوعیت میں کوئی فرق نہیں۔ اگر اس تہذیب کو اختیار کرنا ہے تو پھر ان نتائج کے لیے تیار رہنا چاہئے جو وہاں نکل چکے ہیں اور یہاں بھی نکل کر رہیں گے۔ وہاں جو نتائج نکلے ہیں ان کا وہاں جا کر پچھتم سر مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ یہ کوئی محض نظری اور خیالی با تین نہیں ہیں، بلکہ حقائق ہیں جن کی تصدیق (verification) مشکل نہیں ہے۔

اسی "مساوات مردوں" کے نظریے کا ایک دلگداز (pathetic) منظر آپ کو وہاں یہ نظر آئے گا کہ بسوں، ٹرام، گاڑیوں اور ٹرینوں میں بوڑھی عورتیں کھڑے ہو کر سفر کرتی ہیں اور ان کے لیے کوئی ہٹا کٹا جوان بھی سیٹ چھوڑنے کو تیار نہیں ہوتا۔ اگر "مساوات" ہے تو ٹھیک ہے جو پہلے آگیا اور سیٹ پر قابض ہو گیا تو آخر وہ کس بنیاد پر کسی عورت کے لیے خواہ وہ بوڑھی ہی کیوں نہ ہو، اپنی سیٹ چھوڑے! — ہاں اگر کوئی فلرٹ قسم کی نوجوان خاتون ہو تو شاید وہ اس کو اپنی سیٹ دے دے۔ لیکن ظاہر ہے کہ اس کے پیچھے انسانی ہمدردی نہیں ہو گی، بلکہ شیطانی جذبہ کا فرماء ہو گا۔ ہماری جو کہنیں مغرب سے درآمد شدہ باطل نظریہ مساوات مردوں کی چمک دمک سے خیرہ ہو کر اس کی علمبردار بن کر سڑکوں پر مظاہرہ کرنے نکل آئی ہیں ان کو اس فاسد نظریے کے ان نتائج کے لیے بھی تیار رہنا چاہئے۔

علامہ اقبال مرحوم نے اس مغربی تہذیب کو بہت قریب سے دیکھا تھا۔ اس دور اور اس دور میں نصف صدی سے بھی زیادہ طویل عرصہ حائل ہے۔ اس وقت تو یہ تہذیب کہنیں زیادہ "ترقی یافتہ اور آزاد خیال" ہے۔ اپنے دور کی تہذیب کی عکاسی علامہ مرحوم نے اپنے اشعار میں کی ہے اور ملت اسلامیہ کو اس سے حذر اور اجتناب کا پیغام دیا ہے۔ خاص طور پر مسلمان عورت کے لیے اقبال کے اشعار میں جو پیغام ہے اسے عالم اسلام کے جید مفکروں عالم مولا ناسید

ابوالحسن علی ندوی نے اپنی تالیف ”نقوش اقبال“ میں پیش کیا ہے۔ مغربی تہذیب کے بارے میں علامہ مرحوم کہتے ہیں۔

نظر کو خیرہ کرتی ہے چک تہذیب حاضر کی  
یہ صنائی مگر جھوٹے نگوں کی ریزہ کاری ہے  
اپنے ایک یونیورسٹی میں انہوں نے اس کے لیے

”The Dazzling Exterior of the Western Civilization“

”یعنی ”مغربی تہذیب کا پلاچکا چونڈ ظاہر“ کے الفاظ استعمال کیے ہیں۔“

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)



## خطبہ نکاح کی حکمت

”پس خطبہ نکاح بھی درحقیقت تذکیر کے لیے ہے۔ یہ تذکیر خاص طور پر اس شخص (یعنی دولہا) کے لیے بھی ہے جو اپنی زندگی کے ایک نئے دور کا آغاز کر رہا ہوتا ہے اور بہت سی ذمہ داریوں کا بوجھ اس کے خاندھوں پر آ رہا ہوتا ہے۔ ہمارے معاشرے میں ایک خاندان کا اضافہ ہو رہا ہوتا ہے۔ معاشرے کے لیے خاندان کا ادارہ بہمنزلہ ایک اکائی ہوتا ہے۔ معاشرہ دراصل نام ہی بہت سے خاندانوں کے مجموعے کا ہے۔ اگر خاندان کا ادارہ درست اور مشتمل بنیادوں پر استوار ہو، اور اس کو اس نجی پر منظم کیا جائے جو ہمارے دین میں مطلوب ہے تو اس طرح لامحالہ معاشرہ صالح خطوط پر پروان چڑھے گا۔ خاندان کی جو کیفیات ہوتی ہیں درحقیقت ان ہی کا عکس معاشرے پر پڑتا ہے۔ کسی معاشرے میں صالح خاندانوں کی اکثریت ہو گئی تو معاشرہ بھی مجموعی طور پر اعلیٰ اقدار اور صلحیت کا حامل ہو گا۔ اس کے بر عکس اگر خاندانوں کی اکثریت میں بگاڑ ہو وہ صحیح خطوط پر استوار نہ ہوں تو لازماً مجموعی طور پر معاشرہ بھی بگرا ہوا معاشرہ ہو گا۔ لیکن چونکہ دولہا جس کو تذکیر و نصیحت اصلاً مقصود ہے، عربی سے نابلد اور شرعاً بھی جو اس تذکیر سے مستفید ہونے چاہئیں، عربی سے ناقص ہوتے ہیں، چنانچہ نتیجہ یہ ہے کہ خطبہ نکاح بھی شخص ایک ”رسم“ بن کر رہ گیا ہے۔ (ع ”رہ گئی رسم اذال روح بمالی نہ رہی!“)

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک مع خطبہ نکاح)

## قرآن مجید سے بے اعتنائی کا اصل سبب؟

قرآن کے مُنزلِ مَنَّ اللَّهُ ہو نے کا اقرار تو ہم کرتے ہیں لیکن اگر ہم اپنے دلوں کی گہرائیوں میں جھاٹک کر دیکھیں تو ہمیں معلوم ہو گا کہ ہمارے قلوب قرآن پر یقین سے خالی ہیں اور ریب اور شک نے ہمارے دلوں میں ڈیراً ڈالا ہوا ہے۔ ہماری اس کیفیت کا نقشہ قرآن مجید نے ان الفاظ میں کھینچا ہے:

﴿وَإِنَّ الَّذِينَ أُولَئِنَا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِ هُنْ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مُرِيبٌ﴾ (ashurai:14)  
”اور جو لوگ وارث ہوئے کتابِ الٰہی کے ان کے بعد وہ اس کے بارے میں غلوک و شہمات میں بتلا ہیں۔“

یہی وجہ ہے کہ نہ ہمارے دلوں میں اس کی کوئی عظمت ہے، نہ اس کو پڑھنے پر ہماری طبیعت آمادہ ہوتی ہے، نہ اس پر غور و فکر کی کوئی رغبت ہم اپنے اندر پاتے ہیں اور نہ ہی اسے زندگی کا واقعی لائق عمل بنانے کا خیال کبھی ہمیں آتا ہے۔ اس پوری صورت حال کا اصل سبب ایمان اور یقین کی کمی ہے۔ اور جب تک اسے دور نہ کیا جائے کسی وعظ و نصیحت سے کوئی پاسیدار نتیجہ برآمد نہیں ہو سکتا۔

لہذا ہم میں سے ہر ایک کا سب سے پہلا فرض یہ ہے کہ وہ اپنے دل کو اچھی طرح ٹوٹ لے اور دیکھے کہ وہ قرآن مجید کو بس ایک متوارث مذہبی عقیدے (Dogma) کی بنی پر ایک ایسی مقدس آسمانی کتاب سمجھتا ہے جس کا زندگی اور اس کے جملہ معاملات سے کوئی تعلق نہ ہو، یا اسے یقین ہے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے جو اس کے لیے نازل ہوا ہے کہ لوگ اس سے ہدایت پائیں اور اسے اپنی زندگیوں کا لائق عمل بنائیں۔۔۔ اگر دوسری بات ہے تو فهو المطلوب اور اگر پہلا معاملہ ہے اور مجھے اندیشہ ہے کہ ہماری ایک عظیم اکثریت کے ساتھ یہی صورت ہے، تو پھر سب سے پہلے ایمان کی اس کمی کو پورا کرنے کی کوشش کرنی ہو گی، اس لیے کہ قرآن مجید کے تمام حقوق کی ادائیگی کا مکمل انحصار اسی پر ہے۔

(مسلمانوں پر قرآن مجید کے حقوق)

## مساوی شہریت کا فریب

”عہدِ حاضر کے پُر فریب افکار و نظریات میں سے ایک ”مساوی شہری“ ہونے کا یہ تصور ایسا دلفریب ہے کہ اس کے مقابلے میں کوئی اور تصور نگاہوں میں چتا ہی نہیں۔ لیکن یہ بات لازمی ہے کہ اگر آپ نظامِ خلافت قائم کرنا چاہتے ہیں تو مخلوط قومیت کی نفی کرنا ہو گی۔ اس موقع پر یہ بات بھی نوٹ کرنی چاہیے کہ ” جدا گانہ قومیت“ ہی پاکستان کی ماں ہے۔ اسی نظریہ کے بطن سے پاکستان نے جنم لیا ہے۔ پاکستان وطنی قومیت کی نفی کی بنیاد پر وجود میں آیا تھا۔ مسلم لیگ کا انگریز کے ساتھ بھگڑاہی یہ تھا کہ مسلمان جدا گانہ قومیت رکھتے ہیں، جب کہ کانگریس کا موقف یہ تھا کہ ہندوستان میں بننے والے تمام افراد خواہ وہ ہندو، مسلم، سکھ، عیسائی اور پارسی ہوں، سب ایک قوم ہیں، جبکہ ہم نے کہا کہ ہم اس بات کو صحیح نہیں مانتے، ہماری قومیت ہمارے مذہب کے ساتھ وابستہ ہے۔

اسلامی تعلیمات کی رو سے اسلامی ریاست میں غیر مسلم کی حیثیت ذمی کی ہے۔ بد قسمتی سے مغرب نے ہمارے ساتھ بہت بڑا داکھیلا ہے۔ چنانچہ ہماری ہر وہ چیز جو اسے پسند نہیں تھی اسے گالی بنایا کر رکھ دیا ہے۔ اس کا مزید الم ناک پہلو یہ ہے کہ اس گالی کو مغرب نے اتنا اچھا لانا کہ اپنے بھی کہنے لگے کہ ہم کب ایسا کہتے ہیں، ہم پر تو یہ خواہ مخواہ کی تہمت ہے۔ حالانکہ ”ذمی“ کوئی قابل مذمت اصطلاح نہیں، یہ تو ورحقیقت لفظ ”ذمہ“ سے بنا ہوا ہے، اور اس کا مفہوم یہ ہے کہ اسلامی ریاست یا نظامِ خلافت غیر مسلموں کی جان، مال اور عزت و آبرو کی حفاظت کا ذمہ لیتا ہے۔“

(کتاب: خلافت کی حقیقت)

# جماعتی زندگی مردوں اور عورتوں دونوں کے لیے ضروری ہے

”اس سب کے باوجود جہاں تک ایک جماعتی زندگی کا تعلق ہے، اس کے بارے میں میرا احساس یہ ہے کہ جس طرح یہ مردوں کے لیے ضروری ہے اسی طرح خواتین کے لیے بھی ضروری ہے۔ اس لیے کہ جماعتی زندگی میں ایک برکت ہے۔ اس سے نیکی و بھلائی کا ماحول پیدا ہوتا ہے اور دوسرے ساتھیوں کو اچھے کاموں اور نیکیوں میں آگے بڑھتے دیکھ کر اپنا حوصلہ بھی بڑھتا ہے۔ جب آپ دیکھتے ہیں کہ آپ کے کسی رفیق یا رفیقہ نے اپنے گھر میں ہونے والے کسی غلط کام کو ترک کر دیا ہے یا ترک کروادیا ہے تو آپ میں بھی ایسا کرنے کا جذبہ اور حوصلہ پیدا ہوتا ہے۔ چنانچہ جماعتی زندگی کی برکتوں اور فوائد سے عورتوں کو بھی محروم نہیں رکھا گیا۔ اس کے لیے سورۃ التوبہ کی آیت ۲۱ کا مطالعہ سمجھئے۔ فرمایا:

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أُولَيَاءُ بَعْضٍ ۝ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَوْمُئُونَ الزَّكُوَةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۝ أُولَئِكَ سَيِّرَ حَمْمُمُ اللَّهُ ۝ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾

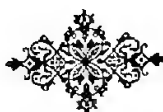
”مؤمن مرد اور مؤمن عورتیں آپس میں ایک دوسرے کے مد دگار ہیں۔ وہ نیکی کا حکم دیتے ہیں اور بدی سے روکتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں، زکوٰۃ ادا کرتے ہیں، اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں۔ یہ ہیں کہ جن پر اللہ تعالیٰ رحم فرمائے گا، یقیناً اللہ تعالیٰ زبردست اور حکمت والا ہے۔“

اور یہ جماعتی ماحول کی برکات ہی کا مظہر ہے کہ حضور ﷺ نے خواتین سے بھی

بیعت لی۔ نتیجتاً خواتین میں بھی یہ احساس پیدا ہو گیا کہ ہم ایک اجتماعیت میں شریک ہیں، ہمارا کسی کے ساتھ کوئی ربط و تعلق ہے، ہمیں ان کے احکامات سن کر ان پر عمل کرنا ہے، نیکی کے کام بجالانے ہیں، کیونکہ ہم نے قول و قرار کیا ہے۔ اس سے خود احساسی کا جذبہ بھی پیدا ہوتا ہے کہ اب اگر ہم یہ کام نہیں کر رہے تو گویا اپنے عہد کی خلاف ورزی کر رہے ہیں۔

چنانچہ ہم نے بھی تنظیم اسلامی میں خواتین کا ایک حلقہ رکھا ہے اور ہمارے ہاں ان کی بیعت کا سلسلہ بھی موجود ہے۔ ہماری تمام تر خواہش اور کوشش ہوتی ہے کہ ہم تمام معاملات میں کتاب و سنت سے اور اسوہ رسول ﷺ کی عملی مثالوں سے حتی الامکان قریب ترین رہنے کی کوشش کریں۔ جس طرح حضور ﷺ نے حضرت معاذ بن جبل h سے ایک مرتبہ فرمایا تھا: ”میرے قریب آ جاؤ“۔ پھر فرمایا: ”میرے اور قریب آ جاؤ!“ تو اسی طرح ہمیں کوشش کرنی چاہیے کہ حضور ﷺ کا جو طریقہ اسوہ تھا اس سے قریب سے قریب تر رہنے کی امکانی کوشش جاری رکھیں۔ اللہ ہم نے اقامتو دین اور اسلامی انقلاب کی جدوجہد کے لیے جو تنظیم اسلامی قائم کی ہے اس میں جہاں تک منکرات سے اجتناب اور اقامتو دین اور اعلاء کلمۃ اللہ کے لیے جہاد و اتفاق کے ضمن میں سورۃ التوبہ کی آیت ۱۱۱ کے مطابق اللہ تعالیٰ کے ساتھ ”بیع“، کام عاملہ ہے اس میں تو مردوں اور عورتوں سب کو شامل کیا گیا ہے، البتہ ”سع و طاعت فی المعرفة“ کے نظم کی پوری شدت کے ساتھ پابندی کی ”بیعت“، جس کے الفاظ متفق علیہ حدیث سے ماخوذ ہیں، صرف مردوں کے لیے رکھی گئی ہے، جبکہ خواتین کے لیے بیعت کے وہی الفاظ اختیار کیے گئے ہیں جو سورۃ الممتحنة کی آیت ۱۲ میں وارد ہوئے، اور جن میں نبی اکرم ﷺ کی اطاعت کا ذکر اؤالاً تو ”سع و طاعت“ کے ثابت اسلوب میں نہیں بلکہ صرف اس منفی انداز میں ہے کہ ”آپ کی نافرمانی نہیں کریں گی“، اور ثانیاً، یہاں خود نبی کی اطاعت کے ضمن میں بھی ”معروف“ کی قید کا اضافہ غمازی کر رہا ہے کہ جس قسم کا چاق و چوبنڈ نظم مردوں سے مطلوب ہے خواتین کا معاملہ اس درجہ کا نہیں۔ البتہ خواتین کی تنظیم میں

شمولیت اور بیعت اس لیے ضروری ہے کہ اس سے ان میں ایک تنظیم اور اجتماعیت کا شعور اور مسئولیت و ذمہ داری کا احساس پیدا ہوتا ہے، جو فی نفسہ مطلوب ہے، تا ہم جیسا کہ میں تفصیل سے عرض کر چکا ہوں، اقامتِ دین کی جدوجہد میں ان کی ذمہ داریاں مردوں کی ذمہ داریوں سے بہت مختلف ہیں اور فرائضِ دین کی اس تیسری بلندترین منزل پر ان پر جو ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں، وہ بالواسطہ ہیں۔ وہ اگر اس سلطھ کی جدوجہد میں اپنے آپ پر خواہ مخواہ ایسی ذمہ داریاں عائد کر لیتی ہیں جن کا اللہ نے انہیں مکلف نہیں تھا، ایسا تو اس سے اندیشہ ہے کہ بجائے خیر کے کوئی شر پیدا ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس طرز عمل سے محفوظ رکھے اور ان ذمہ داریوں کو کما حقہ، ادا کرنے کی ہمت اور توفیق عطا فرمائے جو اس نے ہم پر عائد کی ہیں!“  
 (کتاب: مسلمان خواتین کے دینی فرائض)



”نبی اکرم ﷺ کا مقصد بعثت صرف تبلیغ نہیں ہے بلکہ غلبہ دین حق ہے۔ ان دونوں باتوں میں زمین آسمان کا فرق موجود ہے۔ اگر فقط تبلیغ کرنی ہوتی تو شاید حضور ﷺ کبھی ہاتھ میں توار نہ لیتے۔ لیکن غلبہ دین حق کے لیے ہاتھ میں توار لیے بغیر چارہ نہیں۔ اسی حقیقت کے منکش ف ہونے سے تو ساری بات ٹھکتی ہے۔ تبلیغ تو بدھمت کے بھکشو بھی کرتے ہیں۔ آخر یہ عیسائی مشتری والے بھی تو تبلیغ میں کہاں سے کہاں پہنچ جاتے ہیں۔ مگر یہ تبلیغ جس سلطھ پر کرو رہے ہیں اس میں کسی تصادم کی ضرورت نہیں پیش آتی، اس لیے کہ محض تبلیغ کے کچھ اور تقاضے ہوتے ہیں، جب کہ غلبہ دین کے کچھ اور تقاضے ہیں۔ نبی اکرم ﷺ کا مقصد بعثت ہی غلبہ دین حق ہے۔ اسی لیے فرمادیا کہ یہ مشرکوں کو بہت ہی ناگوار ہوگا۔“ (کتاب: خلافت کی حقیقت)

## انقلابِ نبوی پر یہودیت کا حملہ

”حضرت عثمان بن علیؑ کا دو خلافت پہلے دس سال تک اُسی دورِ فاروقی کی سی شان کا حامل رہا۔ لیکن اب اس پر یہودی طرف سے بڑا زبردست وار ہوا۔ یہود نے اس کے لیے جو سازش تیار کی وہ اپنے نقطہ عروج کو پہنچی ہوئی سازش ہے۔ دنیا گواہ ہے کہ یہودیوں کی سازشوں نے بڑی بڑی سلطنتیں الٹ کر رکھ دیں۔ علامہ اقبال کا مشاہدہ ہے کہ ”فرنگ کی رگ جاں بخجہ یہود میں ہے!“ ریاست ہائے متحدہ امریکہ کا صدر ہر وقت خائف رہتا ہے کہ کہیں یہودی ناراض نہ ہو جائیں، ورنہ کوئی نہ کوئی سکینڈل شروع ہو جائے گا۔ یمن کا ایک یہودی عبداللہ بن سبا اسلام کا لبادہ اوڑھ کر آیا اور اس نے اپنی سازش کا جال پوری سلطنت میں پھیلا دیا۔ تاریخ اپنے آپ کو دو ہرارہی ہے۔ آپ کو معلوم ہوگا کہ پال (Paul) ساری عمر حضرت مسیح ﷺ کی مخالفت کرتا رہا، مگر پھر اس نے ایسا داؤ کھیلا کہ عیسائیت کا لبادہ اوڑھ کر اس کی جڑ کاٹ دی۔ اس نے توحید کی جڑ کاٹی، حضرت عیسیٰ ﷺ کو الوہیت میں شریک کر دیا اور اس طرح عیسائیت میں انسان پرستی کو داخل کر دیا۔ واقعہ صلیب پر ایسی جذباتی فضاضیدا کی کہ دین حق کہیں کا کہیں رہ گیا اور عیسائیت کی بیادِ تثییث اور مظلومیت مسیح پر قائم ہو گئی۔ یہ مثال اس لیے پیش کر دی گئی ہے کہ مبادا آپ کو یہ خیال ہو کہ ایک یہودی عبداللہ بن سبا اتنا بڑا کام کیونکر کر سکتا ہے؟ آپ دیکھ لیجیے، کیا پال اکیلانہ تھا؟ مگر اس نے میسیح کا نقشہ ہی تبدیل کر دیا۔ معلوم ہوا کہ ایک غیر معمولی ذہنی صلاحیت رکھنے والا آدمی اکیلا ہی بہت کچھ کر سکتا ہے۔ چنانچہ عبداللہ بن سبا نے اسلام کا لبادہ اوڑھا اور خلافتِ راشدہ کے خاتمے اور مسلمانوں کو باہم لڑانے کے منصوبے پر کام شروع کر دیا۔ کان پھوسی کی ایک مہم شروع ہو گئی کہ حکومت و سلطنت تو آنحضرتو ﷺ کے خاندان، یعنی آپؐ کے اہل بیت، بیٹی کی نسل یا داماد کا حق تھا،

یہ کسی اور کے پاس کیسے چلی گئی؟

قبائلی عصیت کے بارے میں یاد رکھیے کہ یہ دو نبوی میں بالکل ختم نہیں ہو گئی تھی۔ چنانچہ ایسے واقعات موجود ہیں کہ کبھی انصار و مہاجرین کے درمیان تواریخ گھنخ جاتی تھیں اور کبھی اوس و خزر ج کے درمیان۔ یہ تو آنحضرت ﷺ کا وجود مسعود تھا جس کی وجہ سے بات آگئی نہیں بڑھتی تھی۔ قبائلی عصیت کی چنگاری دب تو گئی تھی مگر موجود ضرور تھی، اور سازشی ذہن کی ذہانت و فطانت یہی ہے کہ دیکھے کہ چنگاری کہاں دبی ہوئی ہے جسے پھونک مار کر بھڑکا دیا جائے۔ چنانچہ اس چیز کو اٹھانا تھا کہ کہانیاں کھڑی ہو گئیں، فلفے جنم لینے لگے۔ حضرت عثمانؓ پر ذاتی طور پر تہمیں تراشی گئیں، قصے مشہور ہو گئے۔ انسان کی یہ کمزوری ہے کہ وہ دوسرے کے بارے میں اچھی بات مشکل سے مانتا ہے، مگر بُری بات کو فوراً قبول کر لیتا ہے۔ جیسے آنحضرت ﷺ کے زمانے میں امّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ پر بڑی گھٹیا تہمت لگی، اور قرآنؐ کوواہ ہے کہ بعض مؤمنین صادقین بھی اس میں ملوث ہو گئے۔ یہ انسان کی فطری کمزوریاں ہیں۔ بہر حال اب تو وقت کے دریا میں بہت سا پانی گزر چکا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کے انتقال کو لوگ بھی پچیس سال ہونے کو آئے تھے ربع صدی بیت گئی تھی، کبار صحابہؓ کی بڑی تعداد اٹھ گئی تھی۔ چنانچہ اب تو افواہوں کے لیے پہلے کے مقابلے میں میدان کہیں زیادہ ہوا رکھا تھا۔ افواہوں کی مہم اس طرح چلانی گئی کہ اگر شام میں ہیں تو مصر کے گورنر کی برائی ہو رہی ہے، اور حجاز میں ہیں تو شام کے گورنر کی برائی ہو رہی ہے۔ اس طرح ہر جگہ حضرت عثمانؓ کی برائی ہو رہی ہے کہ انہوں نے گورزوں کی تقریری میں دیانت داری سے کام نہیں لیا۔ یہ ہے اصل بنیاد الفتنة الکبریؑ کی۔ یہ ہے وہ محرك جس نے تاریخِ اسلامی کے پہلے عظیم فتنے کی بنیاد ڈالی۔ اور یہ عجیب تاریخی حقیقت ہے کہ فتنہ پردازی کے لیے شیعانؑ کے نام کا لبادہ اوڑھا گیا اور اس کے لیے ایران کی زمین بہت زرخیز ثابت ہوئی۔

میں نے عرض کیا تھا کہ مذہب کی سطح پر انقلاب نبویؑ سے سب سے زیادہ متاثر اور زخم خورده (aggrieved) یہودیت تھی، سماست اسی کا شاخانہ ہے۔ جبکہ مملکت کی سطح

پر سب سے زیادہ زخم خورده ایرانی قوم تھی، جو بڑی نسل پرست قوم تھی۔ چنانچہ پہلا دار ایرانیوں نے کیا، حضرت عمر بن الخطاب شہید ہو گئے اور دوسرا اوار یہودیت نے کیا، حضرت عثمان بن عفی کی شہادت ہو گئی۔ اور پھر ان دونوں فتنوں نے ایک مشترکہ شکل اختیار کر لی، جس کا مرکز ایران بن گیا۔ اتفاقی طور پر نہیں، بلکہ یہاں اس کو سازگار ماحول مل گیا کہ اس کی جزویں اس سر زمین میں نیچے اتر سکیں جہاں یہ دونوں رشته داریاں (affinities) جمع ہو سکیں۔ ”

(یٹاں، ستمبر ۲۰۰۷ء)

مناقشاتِ صحابہؓ کے بارے میں معتدل رائے

”اس ضمن میں معتدل رائے یہی ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کے مابین جو مناقشات ہوئے ان میں کسی کی بد نیتی کا کوئی دخل نہیں۔ صرف غیروں کا ڈالا ہوا پیچ تھا جو اس عیاری کے ساتھ ڈالا گیا کہ انتہائی خلوص کے باوجود دل نہیں ہوا۔ لیکن الزام نہ حضرت عثمان پر آتا ہے، نہ حضرت علی پر، نہ حضرت معاویہ پر، نہ حضرت عمر بن العاص پر اور نہ حضرت عائشہ صدیقہ پر، کیونکہ ”الصَّحَابَةُ كُلُّهُمْ عَدُوٌّ لِّا“، پیچید گیاں واقعتاً پڑی ہیں مگر ڈالی اغیار نے ہیں، اور اس طرح ڈالی ہیں کہ ان کا حل ممکن نہ ہوا۔ حضرت علی اور حضرت معاویہ کے باہمی اختلاف کے بارے میں اہل سنت کا تقریباً اجماع ہے کہ غلطی حضرت معاویہ کی تھی، لیکن غلطی اور شے ہے، بد نیتی اور شے ہے، ان دونوں کو ایک دوسرے سے بالکل جدا رکھیں۔ ہمارا موقف یہ ہے کہ نبی کے سوا معصوم کوئی نہیں ہوتا، غیر نبی سے خطا ہو سکتی ہے، غلطی ہو سکتی ہے۔ چنانچہ غلطی حضرت ابو بکر اور حضرت عمر سے

بھی ہو سکتی ہے، حضرت عثمانؓ اور حضرت علیؓ سے بھی ہو سکتی ہے اور حضرت معاویہؓ سے بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن اجتہادی غلطی پر بھی اجر ملتا ہے۔ آپ نے نیک نیت سے ایک فیصلہ کیا، اگرچہ غلط ہو گیا، مگر اس میں نیت کے اخلاص پر بھی اجر ہے۔ یہ ہے اہل سنت کا موقف! اس اعتبار سے اہل سنت اور اہل تشیع کے موقف میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔

ان کے نزدیک حضرت علیؓ حق پر تھے اور معصوم تھے، اور جو معصوم کے مقابلے میں آیا اس کا تو اسلام بھی معتبر نہیں۔ اہل سنت کے نزدیک حضرت علیؓ معصوم نہیں، خطاؤں سے بھی ہو سکتی تھی۔ اس اعتبار سے اگر کوئی کہتا ہے کہ خطہ حضرت معاویہؓ کی تھی، اگرچہ بد نیت نہ تھی، تو یہ بات درست ہے۔ اور اگر کسی کا یہ خیال ہو کہ نہیں، غلطی حضرت علیؓ کی تھی تو وہ حالات و واقعات اور دلائل و برائین کی بنیاد پر کہہ سکتا ہے۔ کیونکہ معصومیت نہ ادھر حائل ہے نہ ادھر۔ پھر یہ بھی مدنظر رہے کہ حضرت علیؓ کا فرمان تھا کہ معاویہؓ پہلے تم بیعت کرو، پھر میں قاتلین عثمانؓ سے قصاص لوں گا، جبکہ حضرت معاویہؓ کے سامنے زمینی حقوق تھے، ان کو نظر آ رہا تھا کہ قاتلین عثمانؓ اس وقت حضرت علیؓ پر چھائے ہوئے ہیں، جوں ہی نہیں نے بیعت کی ان کے ہاتھوں میری گردانِ سلامت نہیں رہے گی، آگے قاتلین عثمانؓ گرفت میں آتے ہیں یا نہیں، اس کا کچھ پتا نہیں! تو یہ ہے وہ چکر جس نے سب کو حیران و سرگردان کر دیا تھا۔ لہذا اس کا الزام نہ حضرت عثمانؓ کو دیجئے، نہ حضرت علیؓ کو اور نہ ہی حضرت معاویہؓ کو۔ یہ تو اغیار کا پیدا کر دہ ایک چکر اور پھندنا تھا جس نے امت کو اپنی پیٹ میں لے لیا، جس سے امت آج تک آزاد نہیں ہو سکی۔“

(یثاق، ستمبر ۲۰۰۴ء)



## اسلام میں زکوٰۃ کا نظام اور اس کی برکات

”اسلام کے قانونی معاشی نظام میں یہ management زکوٰۃ کے نظام کے ذریعے سے قائم ہوتی ہے۔ یعنی اسلام نے یہی شے اس سے بہتر انداز میں عطا کی ہے۔ اسلام نے ایک حد قائم کر دی کہ جو اس حد سے آگے نکل جائیں وہ دینے والے (doners) ہیں اور جو اس حد سے پچھے رہ جائیں وہ لینے والے (recipients) ہیں۔ دینے والوں کو haves اور لینے والوں کو have-nots شمار کریں یا وین کی اصطلاح میں ان کو بالترتیب ”صاحبِ نصاب“ اور ”مسکین“، (غیرب) شمار کریں۔ حضور ﷺ نے زکوٰۃ کے بارے میں فرمایا: ((تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاءِهِمْ وَتُرْدَدُ عَلَى فُقَرَاءِهِمْ)) ”وہ (زکوٰۃ) مسلمانوں کے مالداروں سے وصول کی جائے گی اور غرباء میں تقسیم کی جائے گی۔“ معاشرے میں معاشی اعتبار سے پیدا ہونے والی نامہواری کو کم کرنے کے لیے اسلام نے زکوٰۃ کا مکمل نظام قائم کیا ہے۔ اس میں نصاب کی حد مقرر کی گئی ہے اور پھر اس میں مقداریں ہیں۔ یوں سمجھئے کہ چودہ سو برس قبل معاشی فرق و تفاوت کو کم کرنے کی ضرورت اسلام نے زکوٰۃ کے نظام سے پوری کر دی تھی۔ اس لیے کہ اسلام میں بھی آزاد و معیشت ہے اور جہاں بھی آزادی ہوگی وہاں کچھ نہ کچھ فرق ضرور آئے گا۔ اس فرق کو زکوٰۃ اور عشرہ کے نظام کے ذریعے کم کیا گیا ہے۔ اسلام کے نظامِ معیشت کے ”اندرونی انصباط“ اور سرمایہ وارانہ نظام کے اندرونی انصباط (internally) management میں بہت فرق ہے۔ ایک فرق یہ ہے کہ صاحبِ نصاب اور مسکین کی تقسیم الٹاپ (arbitrary) نہیں ہے۔ اسے آپ اپنے اختیار سے آگے پیچھے نہیں کر سکتے۔ ”فقیر“ کے لفظ سے ذرا مغالطہ ہو جاتا ہے کہ فقیر شاید وہی ہے جو ہاتھ پھیلای رہا ہو مانگ رہا ہو اور جسے فاقہ آ رہا ہو۔ حقیقت میں ایسا نہیں ہے۔ اسلام میں نصاب کی ایک

لائے کھینچ دی گئی ہے کہ جس کے پاس سائز ہے سات تو لے سونا یا باون تو لے چاندی ہے وہ اس لائے سے اوپر ہے اور زکوٰۃ کا ادا کنندہ ہے اور جس کے پاس اتنا سونا یا چاندی نہیں ہے وہ اس لائے سے نیچے ہے اور زکوٰۃ کا وصول کنندہ ہے۔ اسی طرح اونٹ، گھوڑے اور بھیڑ بکریوں کا نصاب ہے۔ اب جو اس سے اوپر ہیں وہ غنی ہیں اور جو نیچے رہ گئے ہیں وہ فقیر ہیں۔

ان دونوں نظاموں میں دوسرا اور اہم ترین فرق یہ ہے کہ اسلام کی اخلاقی تعلیم جہاں انفاق یعنی خرچ کرنے پر زور دیتی ہے وہاں اس کا ایک تکمیلی جزو (counter part) یہ ہے کہ کسی کے سامنے ہاتھ پھیلانے اور سوال کرنے کو انتہائی مذموم اور صدقات کو ”اوْسَاخُ النَّاسِ“ (لوگوں کا میل کچیل) قرار دے کر نہ صرف لوگوں کو ترغیب دی ہے بلکہ غیرت انسانی کو بھی جھنجھوڑا گیا ہے کہ زکوٰۃ و صدقات کو مت قبول کرو۔

غیرت فقر مگر کر نہ سکی اس کو قبول

جب کہا اُس نے یہ ہے میری خدائی کی زکوٰۃ!

ایک غیرت فقر بھی ہے کہ محنت اور کوشش کر کے اپنے پاؤں پر کھڑے ہوڑو کھا کھاؤ مگر سوال مت کرو اور لوگوں کے ہاتھوں کی میل کچیل سے اپنے پیٹ مت بھرو۔ ہم نے اس طرف بہت کم توجہ کی ہے۔ یہ اصل فرق ہے جس کی وجہ سے آج سیکنڈے نبویں سو شلزیم اپنی بربادی تک پہنچ گیا ہے۔ اس لیے کہ جب بنیادی ضروریاتِ زندگی بغیر محنت کے حاصل ہو رہی ہوں تو کام کا محرك (incentive) کیوں رہے گا؟ انسان کو حیرت ہو سکتی ہے کہ ولیفیسر کا ایسا نظام ہے تو ان کی آمدی کیا ہے؟ یہ ملک کیسے چل رہے ہیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ ملک اس لیے قائم چلے آ رہے ہیں کہ وہ اپنے دفاع پر ایک پیسہ بھی خرچ نہیں کر رہے۔ جب جرمنی نے وہاں قدم جمانے چاہے تھے تو انہوں نے بالکل کھلم کھلا کہہ دیا تھا کہ آئیے اور ہمارا ملک سنجا لیے۔ ان کا پورے کا پورا اڈیفیش امریکہ کے ہاتھ میں ہے۔ امریکہ پوری تھرڈ ورلڈ کا پیسہ چوس رہا ہے اور اس کے بل بوتے پروہ اپنی اکانومی کی بساط بچانے بیٹھا ہے۔ ان ممالک میں اگر دفاع کے اوپر اس طرح کا خرچ ہونے لگے جس طرح باقی ممالک میں ہوتا ہے تو ان کا ولیفیسر شیش کا نظام بھی بھی

چل نہیں سکتا۔

اسلام نے معاشرے میں مالی فرق و تفاوت کو کم کرنے کے لیے ایک طرف زکوٰۃ کا نظام رائج کیا ہے تو دوسری طرف لوگوں کو اس سے دور رہنے کی تلقین کی ہے۔ ایک طرف قرآن نے فرمایا: «وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ»<sup>(۲۴)</sup> لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ<sup>(۲۵)</sup> (المعارج) ”ان کے مالوں میں معین حق ہے سائل کے لیے بھی اور محرومین کے لیے بھی“۔ دوسری جگہ فرمایا: «وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تُنَهِّرْ»<sup>(۱۰)</sup> (الضھی) ”کسی سائل کو مت دھتکار و مت جھڑکو“۔ کہیں باقاعدہ ایک مذمعین کی جاتی ہے: «وَاتَّى الْمَالَ عَلَى حُجَّةٍ ذُوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسِكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّيقَابِ» (ابقرۃ: ۷۷) اور اس نے دیا مال اس کی محبت کے باوجود قرابت داروں، قیمتوں، مجاہدوں، مسافروں اور مانگنے والوں کو اور گردنوں کے چھڑانے میں۔ اس سے ایک اشتباہ ہوتا ہے کہ شاید اسلام مانگنے اور سوال کرنے کی حوصلہ افزائی کر رہا ہے۔

یہاں اسلام کی تعلیمات کے دوسرے پہلو کو بھی سامنے رکھیں کہ اسلام میں سوال کرنے کی انتہائی نہ ملت ہے۔ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ((الْيَدُ الْعُلَيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفْلَى))<sup>(۱)</sup> ”دینے والا ہاتھ بہتر ہے لینے والے ہاتھ سے“۔ بہتر بنا کہتر کیوں بنتے ہو؟ اور دوسری طرف ان صدقات کو لوگوں کا میل کچیل قرار دیا۔

ان دونوں پہلوؤں کو سامنے رکھیے تو معلوم ہو گا کہ اسلام میں سوال کرنے کی کوئی حوصلہ افزائی نہیں ہے۔ چنانچہ آپ نے وہ واقعات سنے ہوں گے کہ اسلامی تاریخ میں وہ وقت آگیا تھا جس میں خوشحالی کی ایک انتہا کا نقشہ نظر آتا ہے کہ لوگ اموالی زکوٰۃ لیے پھرتے تھے اور لینے والا کوئی نہیں تھا۔ اس میں ایک اشکال یہ ہو جاتا ہے کہ خلافت راشدہ میں تو حکومتی سطح پر مال کی زکوٰۃ وصول کی جاتی تھی تو یہ لوگ کیسے زکوٰۃ کا مال لیے پھرتے تھے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ وور خلافت راشدہ میں اموالی باطنہ کی زکوٰۃ خود وینی ہوتی تھی جبکہ اموالی ظاہرہ کی زکوٰۃ کی وصولی ریاست اور حکومت کی سطح پر ہوتی تھی۔ اب لوگ اموالی باطنہ کی زکوٰۃ دینے کے لیے پھر رہے ہوتے اور لینے والا کوئی نہ ملتا۔ اس میں یقیناً ایک پہلو یہ بھی ہے کہ جس تیزی سے فتوحات ہوئیں اور مال غنیمت آیا اس سے

عمومی خوشحالی پیدا ہو گئی، تو اب کون ہے جو اس کو قبول کرنے والا ہو؟ لیکن اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہے کہ ان پر اخلاقی تعلیمات کا بھی کافی اثر تھا۔ پھر اس معاملے میں مزید زور پیدا کرنے کے لیے نبی اکرم ﷺ نے اپنی ذات اور اپنے خاندان کے لیے زکوٰۃ اور صدقات کو حرام قرار دے دیا، البتہ ہدیہ کو جائز قرار دیا۔ یہ بنیادی بات اور بنیادی پیچان تھی جو ایک عیسائی راہب نے حضرت سلمان فارسیؓ کو بتائی تھی کہ نبی آنحضرت ﷺ کی ایک پیچان یہ ہو گی کہ وہ صدقہ قبول نہیں فرمائیں گے، البتہ ہدیہ قبول کر لیں گے۔

اس تمام گفتگو سے یہ اندازہ ہو گیا ہے کہ اسلام نے متوفین اور محرومین کے مابین مالی فرق و تفاوت کو کم کرنے کی غرض سے اپنے معاشی نظام کی management کے لیے زکوٰۃ اور عشر وغیرہ کا اهتمام کیا ہے۔ اس کو آپ اجتماعی (collective) انسورنس بھی کہہ سکتے ہیں۔ اسی کی بنیاد پر اسلامی ریاست اپنے شہریوں کی بنیادی ضروریات کی کفیل ہے۔ اس کو آپ subsistence allowance کہہ لیں یا unemployment allowance کہہ لیں یا ویفیر کہہ لیں، کہ بنیادی ضروریات کی ذمہ دار ریاست ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ اسلامی ریاست فی الحقيقة ایک ویفیر شیٹ کی صورت اختیار کر لیتی ہے جو ”کفالتِ عامہ“ کی ذمہ داری جس حد تک قبول کرتی ہے اس کا کسی قدر اندازہ حضرت عمرؓ کے اس قول سے کیا جاسکتا ہے کہ ”اگر دجلہ و فرات کے کنارے کوئی کتاب بھوکا مر گیا تو قیامت کے روز اس کی ذمہ داری بھی عمر پر ہو گی۔“

یہاں یہ بھی نوٹ کر لیں کہ اگر کوئی شخص اپنی عزتِ نفس اپنی ہتھیلی پر رکھ کر تمہارے سامنے پیش کر دے، تمہارے سامنے دست سوال دراز کرے اور پھر بھی تم اس کو ٹھکراؤ تو یہ تمہاری شرافت اور مرادت کے منافی ہے۔ کچھ دے سکتے ہو تو ضرور دو۔ بعض احادیث میں یہاں تک الفاظ آئے ہیں کہ سائل کو دوچا ہے وہ گھوڑے پر سوار ہو کر آیا ہو۔ تمہیں کیا معلوم اس کے کیا حالات ہیں، اگر نہیں دے سکتے تو اچھے انداز میں رخصت کر دو لیکن دھنکارنے کی جھٹکے کی اجازت نہیں ہے۔“

(میثاق، جنوری ۲۰۱۱ء)

## انقلابی کارکنوں کی تربیت

”حضرت سید احمد بریلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے ان ساتھیوں کی بھرپور تربیت کی تھی جن کو ساتھ لے کر وہ سرحد کے علاقے میں پہنچتے۔ لیکن ان کی اصل جدوجہد پشاور اور مردان کے اضلاع سے شروع ہوئی تھی..... وہاں جا کر اقدام سے پہلے وہاں کے مقامی باشندوں کی تربیت کی بھی ضرورت تھی۔ یا تو وہاں کے تمام خوانین اور رعایا سید صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو قطعی طور پر اپنا امیر تسلیم کر لیتے اور ان کے ہاتھ پر بیعت و سمع طاعت اور جہاد کر لیتے، تب بھی کوئی مضبوط اساس قائم ہو جاتی، لیکن ایسا نہیں ہوا۔ البتہ ایک یاد و قبیلوں کے خوانین نے بیعت کر لی تھی جو کافی نہیں تھی۔ ہوا یہ کہ مقامی لوگوں کی تربیت سے پہلے اور وہاں اپنے آپ کو مشتمل (Consolidate) کرنے سے پہلے، ایک طرف سکھوں کے ساتھ جنگ کا سلسلہ شروع کر دیا گیا۔ دوسری طرف اسلامی شریعت کی حدود و تعزیرات نافذ کر دی گئیں، جو مقامی لوگوں کے لیے بڑی شاق تھیں۔ اس لیے کہ وہ لوگ ایک مدت سے دین کے صحیح و حیقیقی علم سے ناواقف تھے، اور اگر چہ وہ مسلمان تھے لیکن ان میں سے اکثر حقیقی ایمان کے لذت آشنا نہیں تھے۔ نتیجہ یہ نکلا کہ ان کی اکثریت نے سید صاحب کے خلاف سازشیں کیں، آپ کو زہر دیا گیا، مجاہدین کے کمپوں پر شب خون مارا گیا اور بے شمار مجاہدین کو شہید کر دیا گیا۔ آپ کے خلاف مجرمی کی گئی اور سکھوں کو مجاہدین کے لشکر کی نقل و حرکت اور اس کی قوت و وسائل کی خبریں پہنچائی گئیں۔ الغرض مقامی لوگوں کی اکثریت کی ناپختہ سیرت و کردار اور عدم تربیت کے باعث یہ عظیم اسلامی تحریک دُنیوی اعتبار سے ناکام ہو گئی۔“



## پرویز مشرف سے میری ملاقات

”صدر پرویز مشرف نے ۲۶ ستمبر ۲۰۰۱ء کی صبح صحافیوں کی ایک کانفرنس بلائی تھی اور تیسرا پہر علماء اور مشائخ کی۔ اس کانفرنس میں میں نے ان سے صاف کہا کہ اگر آپ نے اس وقت افغانستان کے خلاف امریکہ کی مدد کی تو یہ عدل و انصاف کے مسلم اصولوں کی خلاف ورزی ہو گی، کیونکہ ابھی کوئی جرم ثابت نہیں ہوا ہے نہ طالبان کا اور نہ اسمامہ بن لادن کا، تو پھر سزا کیسی؟ دوسرے یہ کہ اگر آپ نے امریکہ کا ساتھ دیا تو ہماری غیرت کا جنازہ نکل جائے گا، کیونکہ ہم نے طالبان کی پشت پناہی کی تھی اور ان کو مدد دی تھی۔ آج بھی ان کے سفیر ملا ضعیف اس کانفرنس میں ہمارے ساتھ موجود ہیں۔ اب اگر ہم صرف ایک دھمکی پر بتائے کی طرح بینچ گئے تو پاکستان کی عزت و غیرت ختم ہو کر رہ جائے گی۔“ ”حیثیت نام تھا جس کا گئی تیور کے گھر سے“۔ تیسرا بات یہ کہ اگر آپ ایک مسلمان حکومت کے خلاف کافر حکومت کا ساتھ دیں گے تو یہ اللہ اور اللہ کے دین کے خلاف بغاوت ہو گی۔ چوتھی بات یہ کہ آپ بتارہے ہیں کہ اس سے ہمیں بہت فائدے حاصل ہوں گے، کشیر کا مسئلہ حل ہو جائے گا، ہمارے ایسی پروگرام کو حفاظت مل جائے گی، جبکہ یہ کچھ نہیں ہو گا، یہ تو صرف وقتی طور پر آپ کو سنبھری چاند نظر آ رہا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ پھر آپ کی باری بھی آ کر رہے گی، کیونکہ اس کے پیچھے یہودی ہیں۔“

(میثاق نومبر ۲۰۰۹ء)



## دنیا کا واحد جامع ترین انقلاب

”آنحضرور صلی اللہ علیہ وسلم کا بربپا کیا ہوا انقلاب دو اعتبارات سے دنیا کے بڑے بڑے انقلابات سے انتہائی ممیز ہے۔ ایک تو جامعیت کے پہلو سے۔ اس لیے کہ دنیا میں جتنے بڑے بڑے انقلابات کا شہر ہے وہ سب کے سب جزوی انقلابات تھے۔ انقلاب فرانس کے نتیجے میں صرف پیغمبیر حاکمہ یا طرز حکومت بدلا ہے، اخلاق نہیں بدلتے نظریات نہیں بدلتے، کردار نہیں بدلا، تہذیب و تمدن اور معاشرت کا نقشہ نہیں بدلا، نہ ہب نہیں بدلا، عقائد نہیں بدلتے، صرف ایک انتظامی ڈھانچہ بدلا ہے۔ ظاہر ہے طرز حکومت کی تبدیلی محض ایک جزوی انقلاب ہے۔ اسی طرح بالشویک رویولیوشن اگرچہ اپنے اثرات کے اعتبار سے اور اپنی وسعت کے اعتبار سے دنیا کا سب سے بڑا انقلاب شمار ہوتا ہے، لیکن یہاں بھی تجزیہ کیجیے تو ثابت ہو گا کہ وہ بھی جزوی انقلاب ہے۔ نظریات میں بنیادی طور پر کوئی تبدیلی نہیں آئی۔ پہلے سے موجود ماڈل پرستی (Materialism) کی نے ایک قدم آگے بڑھا کر جدلی مادیت (Dialectical Materialism) کی شکل اختیار کر لی ہے۔ یہ گویا مادیت کا اگلا قدم ہے۔ انقلاب کہتے ہیں تبدیلی کو، لیکن یہاں تبدیلی کوئی نہیں آئی۔ مادیت کی جگہ روحانیت کا آغاز ہو تو وہ انقلاب ہو گا۔ مادیت ہی کے راستے پر آپ ایک قدم اور آگے بڑھ گئے تو اس میں انقلاب کا کوئی پہلو نہیں۔ دوسرے یہ کہ وہاں کیا چیز بدلتی؟ بس ایک کوشش کی گئی کہ کسی ملک کے وسائل پیداوار اور ذرائع پیداوار کا جنمائی ملکیت میں لا کر ایسا انتظام کیا جائے کہ وہاں کے رہنے والے سب کے سب سے ممتنع ہوں۔ اس مقصد میں کتنی کامیابی ہوئی اور جو ہوئی وہ کس cost پر ہوئی، اس کو چھوڑ یے۔ اس وقت اس انقلاب کا حوالہ صرف اس اعتبار سے دیا گیا ہے کہ وہ بھی ایک جزوی انقلاب تھا۔

اس پس منظر میں اب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے انقلاب کو دیکھئے۔ میں کہا کرتا ہوں کہ

یہاں آپ کو خورد میں لگا کر ڈھونڈنا پڑے گا کہ کیا چیز نہیں بدلتی! عقائد بدلتے اخلاق بدلتے انفرادی زندگی بدلتی، ہمیت اجتماعیہ کا نقشہ بدلا۔ ایک قوم جس میں لکھے پڑتے ہو لوگ گنتی کے تھے وہ قوم علوم و فنون کی موجود اور نوع انسانی کی معلم بن گئی۔ وہ قوم جس میں کوئی تنظیم نہ تھی، ایسی منظم ہوئی کہ صرف میدانِ جنگ میں اُس کی تنظیم بے مثال قرار پائی، بلکہ وہ عبادت بھی کر رہی ہے تو ایک امام کے پیچھے صاف بستہ ہو کر۔ گویا زمین بدل گئی، آسمان بدل گیا۔ کوئی چیز ایسی نہیں جسے آپ کہہ سکتیں کہ وہی رہ گئی جو پہلے تھی۔ یہ ہے ہمہ گیر انقلاب کے پوری انسانی تاریخ میں اس کا کوئی متوازی نہیں، اس کی کوئی نظر نہیں۔

ایک دوسری خصوصیت کے اعتبار سے بھی اس انقلاب کی پوری انسانی تاریخ میں نظر نہیں ملتی۔ دنیا میں جوان انقلابات واقع ہوتے ہیں تو انقلاب کا فکر دینے والا کوئی اور ہوتا ہے اور اس انقلاب کو برپا کرنے والے کچھ اور لوگ ہوتے ہیں۔ انسانوں میں بالعموم جامعیت نہیں پائی جاتی۔ جس شخص کی فکر اور سوچ کی قوتیں زیادہ فعال (developed) ہوتی ہیں اس میں قوتِ عمل کم ہوتی ہے اور جس کے قوائے عملیہ زیادہ چاق و چوبند ہوتے ہیں عام طور پر اس کی سوچ کی قوتیں اتنی بیدار نہیں ہوتیں۔ لہذا انقلابات کا معاملہ ایسا ہی نظر آتا ہے کہ مفکر کوئی اور ہوتا ہے اور عملی رہنمای کوئی اور ہوتا ہے۔ چنانچہ انقلاب فرانس کی پشت پر فکر تو والیز، روسو اور دوسرے مفکرین کا تھا، لیکن انقلاب بالفعل کچھ او باش لوگوں کے ہاتھوں آیا۔ ان مفکرین کا اس کی عملی رہنمائی میں ذرہ برابر بھی دخل نہیں۔ اسی طرح بالشویک انقلاب کا مفکر کارل مارکس (۱۸۱۸ء تا ۱۸۸۳ء) تھا، لیکن اس کی زندگی میں کسی ایک گاؤں میں بھی انقلاب کا سوال پیدا نہیں ہوا۔ یہ تو اس کی موت کے کئی سال بعد ایک بالکل دوسرے ملک میں ایک فعال شخص لیسن (۱۸۷۰ء تا ۱۹۲۳ء) کے ہاتھ میں وہ فلسفہ آیا اور اس نے اس کی بنیاد پر انقلاب برپا کر دیا۔

اس پس منظر اور اس context میں نبی اکرم ﷺ کی جدوجہد کا جائزہ لجھے۔ فرد واحد سے دعوت کا آغاز ہوا اور کل تینیس برس میں انقلاب برپا ہو گیا۔ ( واضح رہے کہ یہ تینیس برس قمری حساب سے ہیں جو شمسی حساب سے باہمیں برس بنتے ہیں۔) ایک عرصہ

زندگی (life span) میں ایک انقلابی جدوجہد کا تمام مرافق سے گزر کر کامیابی سے ہمکار ہو جانا، اس کی کوئی دوسرا مثال تاریخ کے دامن میں موجود نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ کی دُنیوی زندگی بڑی مختصر رہی ہے، محض اکٹھ برس۔ ہم جو تریٹھ برس کہتے ہیں وہ قدری اعتبار سے ہیں، جو دراصل اکٹھ یا ساڑھے اکٹھ برس بنتے ہیں۔ ان میں سے قبل بعثت کے چالیس سال نکال دیجیے تو کل ساڑھے اکیس، باقی میں بس ہیں، جن میں ایک عظیم انقلاب تمام مرافق طے کر کے پایہ تکمیل کو پہنچ گیا۔ پوری نسل انسانی کی تاریخ میں اس کے آس پاس تو کیا، اس کے عشر عشیر کی بھی مثال نہیں ملتی۔

اب آئیے اس بات کی طرف جو اس انقلابی جدوجہد کا اہم ترین پہلو ہے، اور جس کی طرف میں پہلے اشارہ کر چکا ہوں، کہ یہ پوری جدوجہد زمین پر ہوئی ہے، قدم بقدم چل کر ہوئی ہے، خالص انسانی سطح (human level) پر ہوئی ہے، اور دنیا میں اللہ تعالیٰ کے قواعد و ضوابط اور اسباب عمل کا جو سلسلہ چل رہا ہے، ان کے تحت ہوئی ہے۔ اور اس کو یوں سمجھئے کہ یہ بھی درحقیقت اتمامِ جدت کا ایک پہلو ہے۔ وہ نظام قائم کر کے دکھا دینا اتمامِ جدت ہے پوری نوع انسانی پر، اور اس کو ایک عام انسانی جدوجہد کی سطح پر، تمام موانع و مشکلات کے باوجود قائم کر کے دکھانا، ابتدائی دور میں ناکامیوں کا طرح طرح سے سامنا کر کے اور مصائب و مشکلات کو جھیل کر قائم کر کے دکھانا، یہ درحقیقت جدت ہے مجھ پر، آپ پر اور پوری امت محمد (علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام) پر۔ اگر یہ بات نہ ہوتی تو ہم یہ کہہ سکتے تھے کہ نبی اکرم ﷺ نے تو یہ کام کر دیا، اس لیے کہ آپؐ کو تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ خصوصیات حاصل تھیں کہ آپؐ کے تو پاؤں میں کائنات بھی نہیں چھا، آپؐ کی تو نکسیر تک نہیں پھوٹی، آپؐ کے لیے تو کہیں کوئی دقت اور مشکل پیش آئی ہی نہیں، جبکہ ہمارا معاملہ اور ہے۔ ہم سے یہ مطالبہ کیسے کیا جا سکتا ہے کہ ہم بھی اللہ کے دین کو قائم کریں جیسے کہ محمد رسول اللہ ﷺ نے قائم کیا۔ چنانچہ یہ اتمامِ جدت ہے امت محمد ﷺ پر۔

## عورت کا اصل دائرہ کار

”اب آئیے سڑ و جا ب اور اسلام میں عورت کے اصل مقام کے مسائل کی طرف۔ یہ وہ مسائل ہیں جن کے متعلق میری آراء اور میرے نظریات پر جو دراصل میرے نہیں بلکہ قرآن و سنت کے احکام ہی سے ماخوذ و مستبیط ہیں، اخبارات و رسائل میں میرے خلاف ایک طوفان انٹھ کھڑا ہوا ہے۔ دور حاضر کی کچھ عالمہ و فاضلہ اور مفسراتی قرآن فرمائی ہیں کہ ”ڈاکٹر اسرار اسلام سے ناقص ہے وہ رجعت پسند اور قدامت پسند ہے۔ وہ دقیانوی نظریات و خیالات رکھتا ہے“، اور مطالبه کر رہی ہیں کہ اسے مجلس شوریٰ سے نکالو اس کاٹی وی پروگرام ”الہدی“ بند کرو<sup>(۱)</sup> وہ عورتوں کے حقوق غصب کرنا چاہتا ہے وہ آزادی نسوں کا دشمن ہے۔

ان سب باتوں کے جواب میں میں اپنی اُن بہنوں سے عرض کروں گا کہ میں نے کبھی عالم دین ہونے کا دعویٰ نہیں کیا۔ میں نے اپنے متعلق جب کچھ کہا ہے تو یہی کہ میں قرآن مجید کا محض ایک اولیٰ طالب علم اور سنت رسول کا اولیٰ درجے ہی میں کسی ایک والہ و شیفۃ ہوں۔ رہار جمعت پسندی اور قدامت پسندی کا سوال! تو مجھے اپنی اس رجعت و قدامت پسندی پر فخر ہے کہ میرے لیے اصل معیار حق و باطل وہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ علی صاحبہ الصلة والسلام ہے جس پر آج سے سوچوڑہ سو سال قبل وہ معاشرہ وجود میں آیا تھا جس سے زیادہ صالح معاشرہ اس سینہ گیتی کے اوپر اور فلک نیلی قام کے نیچے کبھی قائم نہیں ہوا اور جس کی برکات کا کچھ پرتواب بھی عالم میں موجود ہے اور جس کی کامل برکات سے بہرہ مند ہونے کے لیے تین نوع انسان کا جنمائی ذہن لاشوری طور پر ہنوز پیاسا جویا اور متلاشی ہے۔ بقول علامہ اقبال

هر کجا بنی جہاں رنگ دبو  
زال کم از خاکش بروید آرزو  
یا ز نورِ مصطفیٰ او را بہاست!!  
یا ہنوز اندر تلاشِ مصطفیٰ است“

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)

## ستر و حجاب سے متعلق ڈاکٹر صاحب کا دعویٰ

البتہ میں قرآن و سنت کے اپنے حقیر مطالعے کی بنیاد پر پورے و ثوق اعتماد اور دعوے سے عرض کروں گا کہ ستر و حجاب کے مکمل قوانین و ضوابط قرآن و سنت نے مقرر کیے ہیں، اس مسئلے سے متعلق احکام بڑی تفصیل سے دیئے ہیں، بہت واضح طور پر دیئے ہیں، ان میں کوئی ابہام نہیں ہے۔ پھر یہ کہ قرآن و حدیث نے عورت کا اصل مقام اس کا گھر قرار دیا ہے۔ میں یہ بھی عرض کرتا ہوں کہ جو شخص کسی درجے میں بھی کتاب و سنت سے تھوڑی سی واقفیت رکھتا ہو اور اس کے دل میں کچھ خوف و خشیت الہی بھی موجود ہو وہ میرے اس دعوے کو چیلنج نہیں کر سکتا عورت کے دائرہ کار اور ستر و حجاب کی شرعی حدود کی بحث میں حصہ لینے والے مرد اور خواتین خود کو مسلمان کہتے ہیں، لیکن ان کا روایہ یہ ہے کہ وہ قرآن و سنت کا اتباع اور اسلام کی پیروی کرنے کے بجائے اپنی خواہشات و نظریات کے پیچھے چلا جاتے ہیں، لیکن ظاہر یہ کرتے ہیں کہ ان سے زیادہ اسلام کو سمجھنے والا اور اس کا شیدائی کوئی نہیں اور انہیں قرآن و سنت سے انکار نہیں ہے، انہیں انکار ہے تو ”دین ملا“، یا ڈاکٹر اسرار جیسے ”رجعت پسند و قدامت پسند“ لوگوں کے نظریات و افکار سے ہے۔ میں اپنی ان تمام بہنوں سے جو یہاں میری بات سننے تشریف لائی ہیں اور آپ تمام حضرات سے درخواست کروں گا کہ پہلے سے قائم شدہ نظریات و تصورات سے اپنے ذہن کو خالی کر کے قرآن و سنت کی تعلیمات پر معروضی طور پر غور فرمائیے۔ ان شاء اللہ آپ کے سامنے واضح طور پر یہ بات آجائے گی کہ از روئے قرآن و سنت ستر و حجاج کے احکام کیا ہیں اور عورت کا اصل مقام کیا ہے!!

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)



## خواتین کا کھیتوں، کھلیانوں اور دفاتر میں کام کی نوعیت کا اختلاف

دیہات میں عورتیں جو کام کرتی ہیں اس کو خواتین کے دفتر دیں میں کام کرنے کے جواز کے لیے بڑے زورو شور سے آج کل بطور دلیل پیش کیا جا رہا ہے۔ دیہات کی معاشرت اور شہروں کی معاشرت میں جو فرق و تفاوت ہے اس کو ہمارے بھائی اور بھنیں نظر انداز کر رہی ہیں۔ جب بحث برائے بحث اور ضد برائے ضد کی صورتِ حال پیدا ہو جائے تو ایسی صورت میں اظہر ممن اشتمس جیسی چیزیں بھی نگاہوں سے اوچھل ہو جاتی ہیں۔ اس ضمن میں ان میں سے میں عرض کروں گا کہ غور کریں کہ جو خواتین دیہاتوں میں کام کرتی ہیں کیا وہ نامحمرموں کے ساتھ کام کرتی ہیں؟ اگر وہ کھیت پر روٹی لے کر جاتی ہیں تو کن کے لیے؟ ظاہر ہے کہ باپ کے لیے شوہر کے لیے بھائی یا بیٹے کے لیے لے کر جاتی ہیں۔ اپنے کھیت میں اگر وہ کام کر رہی ہوتی ہیں تو کیا ان کے شانہ بثانہ نامحمر کام کر رہے ہوتے ہیں؟ دیہات میں عورتوں کے کام کا جو ماحول ہوتا ہے وہ اکثر دیشتر اپنے اپنے گھروں سے متعلق ہوتا ہے جہاں وہ اپنے ڈھور ڈنگروں کی دلکھ بھال کرتی ہیں۔ وہاں نامحمرموں کے ساتھ معاملہ نہیں ہوتا۔ یا اگر کوئی عورت کھیت میں کام کرنے جاتی ہے تو وہاں بھی بنیادی طور پر اس کا نامحمرموں سے نہیں بلکہ نامحمرموں کے ساتھ ہاتھ بنانے کا معاملہ ہوتا ہے۔ پھر یہ کہ ہمارے دفتر دیں کا جو ماحول ہے اور وہاں خواتین جس سچ دلچسپی سے جاتی ہیں اس کو بھی ملحوظ خاطر رکھیے۔ آخر عورت کی فطرت ہے، زیب و زینت اس کی کمزوری ہے۔ کیا دیہات میں کام کرنے والی خواتین اور شہروں کی ان خواتین میں کوئی نسبت ہے؟ اس فرق و تفاوت کو سامنے رکھئے، زمین و آسمان کا فرق ہے۔

اس ضمن میں آخری بات میں یہ عرض کروں گا کہ اگر ہمارے معاشرے میں دیہات میں کوئی غلط چیز ہو رہی ہو تو کیا اس کو سامنے رکھ کر آپ دین کو بدلت دیں گے؟ ہماری دینی ذمہ داری تو یہ ہو گی کہ اگر دیہات میں اسلامی تعلیمات کے مطابق طور طریقہ رانج نہیں ہیں تو ان

کی اصلاح کی فکر کریں نہ کہ دیہات کے غلط طرزِ عمل اور رسم و رواج کو دلیل بنا کر اپنی غلط روی کے لیے جواز پیدا کریں! وہاں اگر ستر و حجاب کی پابندی نہیں ہو رہی تو کرانے کی ضرورت ہے، بجائے اس کے کہ وہاں کی کسی غلط بات کو اپنے لیے دلیل بنا میں۔ اول توزیں و آسان کا فرق ہے جیسا کہ میں نے ابھی عرض کیا، لیکن اگر کوئی کمی ہے تو اس کمی کو پورا کرنا ہو گا۔ خرابی ہے تو اصلاح کی کوششیں کرنا ہوں گی، کیونکہ ہمارا امام قرآن ہے، ہمارے لیے حاکم قرآن ہے۔ ہمارے لیے اللہ اور رسول کے احکام ہی جلت و دلیل اور لائق اتباع ہیں۔ دیہات کا کوئی طرزِ عمل اور رسم و رواج نہ ہمارے لیے دلیل و برہان ہیں نہ جلت۔ عرب کے دیہاتوں میں عرب خواتین جس طرح ستر و حجاب کے ساتھ محروموں کے شانہ بٹانے کا م کرتی ہیں اس کے متعلق میں اپنا مشاہدہ آپ کے سامنے بیان کر چکا ہوں۔

(کتاب: اسلام میں عورت کا مقام)



”میں نے فقہ کی تعلیم حاصل نہیں کی۔ میں تو قرآن کا فلسفہ، قرآن کا فکر، قرآن کی ہدایت اور قرآن کی حکمت بیان کرتا ہوں۔ قرآن کیا مقاصد سامنے لاتا ہے، قرآن ہماری کیا ذمہ داریاں بیان کرتا ہے، قرآن ہم سے کیا مطالبہ کرتا ہے، اسی پیغام کے سمجھنے سمجھانے پڑھنے پڑھانے اور سمجھنے سکھانے میں میں نے اپنی زندگی صرف کر دی ہے اور میں اس پر مطمئن ہوں، خوش ہوں اور ”شادم از زندگی خویش ک کارے کرم!“ میں خوش ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے موقع دیا، مجھے توفیق دی کہ میں یہ کام کر سکوں۔ جبکہ فقہ میرا موضوع نہیں ہے۔ خاص طور پر کوڈینقا یہ قانون جو دفعات، ذیلی دفعات اور شقوں پر مشتمل ہوتا ہے، اس سے میری ڈھنی مناسبت ہی نہیں ہے۔“

(یثاق جنوری 2007ء)

## تدریس قرآن کی شرائط

”قرآن کو بطریق تدریس ہنے کی شرائط بڑی کڑی ہیں اور ان کا پورا کرنا اس کے بغیر ہرگز ممکن نہیں کہ ایک انسان اپنے آپ کو بس اسی کے لیے وقف کر دے اور اپنی پوری زندگی کا مصرف صرف تعلیم و تعلم قرآن ہی کو بنالے۔ اس کے لیے اولاً عربی زبان کے قواعد کا گھرا اور پختہ علم ضروری ہے۔ پھر اس کے ادب کا ایک سخراذوق اور فصاحت و بلاغت کا عیقق فہم لازمی ہے۔ اس پر مستزادیہ کہ جس زبان میں قرآن نازل ہوا ہے اس کا صحیح فہم اس کے بغیر ممکن نہیں کہ ادب جاہلی کا تحقیقی مطالعہ کیا جائے اور دو رجاء جاہلی کے شعراء و خطباء کے کلام سے ممارست بھی پہنچائی جائے۔ پھر اسی پر بس نہیں، قرآن نے خود اپنی مخصوص اصطلاحات وضع کی ہیں اور اپنے خاص اسالیب ایجاد کیے ہیں جن سے انسان ایک طویل مدت تک قرآن کو پڑھتے رہنے اور اس پر غور کرتے رہنے کے بعد ہی مانوس ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ نظم قرآن کا فہم بجائے خود تدریس قرآن کی راہ کی ایک کٹھن منزل ہے اور مصحف کی موجودہ ترتیب کی حکمت کا علم جو ترتیب نزوی سے قطعاً مختلف ہے، اور اولاً مختلف سورتوں اور پھر ہر سورت کی آئیوں کے باہمی ربط و تعلق کو سمجھنا ایسا مشکل مرحلہ ہے جس پر بڑے بڑے اصحاب عزم و ہمت تھک ہار کر بیٹھ جاتے ہیں۔

لیکن ظاہر ہے کہ اس مرحلے کوسر کیے بغیر ”تدریس قرآن“ کے حق کی ادائیگی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ بلکہ واقعہ یہ ہے کہ اسی مuhan سے قرآن حکیم کے علم و حکمت کے اصل موتو حاصل ہوتے ہیں اور اسی سے اس بحرِ ناپیدا کنار کی وسعتوں کا اصل اندازہ ہوتا ہے۔!

ساتھ ہی قرآن کو سمجھنے کے لیے احادیث کے تمام ذخیرے پر انسان کی گہری نظر بھی

لازمی ہے اور قدیم صحائف آنسانی کا گہر امطالعہ بھی ضروری ہے۔ ان ساری منزلوں سے گزر کر تو انسان اس قابل ہوتا ہے کہ قرآن کو بطریق تدبیر پڑھ سکے۔ اس کے بعد ایک دوسرا مرحلہ شروع ہوتا ہے اور وہ یہ کہ انسانی تاریخ کے ہر دور میں تجرباتی و عقلی دونوں قسم کے علوم ایک خاص سطح پر ہوتے ہیں اور قرآن پر تدبیر کا حق اس کے بغیر اونچیں ہو سکتا کہ حکمت قرآنی کا طالب اپنی معلومات کے دائرے کو کم از کم اتنا وسیع ضرور کرے کہ ان تمام علوم طبعی و نظری کا ایک اجمالي خاکہ ان کے مقدمات و مبادی، طریق استدلال اور نتائج اور نتائج و عواقب کی اجمالي معرفت سمیت اس کے ذہن کی گرفت میں آجائے۔

اس لیے کہ قرآن مجید کے علم و حکمت کے بحر زخار سے ہر طالب بہر حال اپنے ”ظرف ذہنی“ کے عمق اور وسعت کے مطابق ہی حصہ پا سکتا ہے اور اس کتاب منیر کا نو یہدایت ہر شخص پر اس کے ”افق فکر و نظر“ کی وسعت کی نسبت ہی سے روشن ہو سکتا ہے۔ اور انسان کا ظرف ذہنی اور افق فکری بہر حال متداول علوم طبعی و عقلی ہی سے تیار ہوتا ہے۔

خاص طور پر تبلیغ و تبیین للناس کے اعتبار سے تو اس کی اہمیت بہت ہی زیادہ ہے بلکہ اس کے بغیر ان کا حق ادا ہونا تو کسی درجے میں بھی ممکن نہیں، اس لیے کہ ہر دور کے تجرباتی علوم کی سطح کے مطابق اور اسی کی مناسبت سے منطق و فلسفہ الہیات و مابعد الطبیعتیات، اخلاقیات و نفیات اور دیگر علوم عمرانی کا ایک طومار ہوتا ہے جس سے ذہن بالعوم مرعوب ہوتے ہیں۔ ان کے پھیلائے ہوئے غلط افکار و نظریات کا توڑا اس کے بغیر قطعاً ممکن نہیں ہوتا کہ خود ان کا گہر امطالعہ کیا جائے اور ان کے اصل سرچشمتوں (Original Sources) تک رسائی بھی پہنچا کر علی وجہ البصیرت ان کی جزوں پر اسی طرح ضرب کاری لگائی جائے جس طرح اپنے اپنے وقت میں امام ابن تیمیہ اور امام غزالی رحمہما اللہ لگا چکے ہیں۔ دو رجدید اس معاملے میں غالباً اپنی منطقی انتہا کو پہنچ چکا ہے اور علوم متذکرہ بالا کے علاوہ علوم طبعی (Physical Sciences) اور فنون صنعتی (Technology) نے انتہائی بلند یوں کو چھو کر عقل انسانی کو

اس طرح مہبہت وشندر کر دیا ہے کہ ایک عام انسان کے لیے ان کے جلو میں آنے والے غلط نظریات و افکار پر جرح و تقيید قطعاً ناممکن ہو گئی ہے۔ اندر یہ حالات، دور حاضر میں ”تمدیر قرآن“ کا حق صرف اس طرح ادا ہو سکتا ہے کہ اصحاب ہمت اور ارباب عزیت کی ایک بڑی جماعت اپنے آپ کو پوری طرح کھپا کر ایک طرف تدبیر قرآن کی متذکرہ بالا جملہ شرعاً کاظم کو پورا کرے اور دوسری طرف جدید علوم عقلی و عمرانی کی گہری و براہ راست ممارست بھم پہنچائے اور پھر نہ صرف یہ کہ قرآن کی روشنی میں علوم جدیدہ کے صحیح و غلط اجزاء کو بالکل علیحدہ کرو دے، بلکہ جدید استدلال اور معروف اصطلاحات کے ذریعے لوگوں کے ذہنوں کے قریب ہو کر کلام کرے اور قرآن کے نور ہدایت کو لوگوں کی نگاہوں کے عین سامنے روشن کر دے۔ تاکہ ”لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ“ کا جو فریضہ آنحضرت ﷺ نے اپنی حیات طیبہ میں ادا فرمایا تھا وہ اس دور میں آپؐ کی امت کے ذریعے پھر پورا ہو۔ اور یہ کام ظاہر ہے کہ اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک عالم اسلام میں جا بجا ایسی یونیورسٹیاں قائم نہ ہوں جن میں سے ہر ایک کا اصل مرکزی شعبہ ”تمدیر قرآن“ کا ہو اور اس کے گرد تمام علوم عقلی، جیسے منطق، مابعد الطبعیات، اخلاقیات، نفیات اور الہیات، علوم عمرانی جیسے معاشیات، سیاسیات اور قانون اور علوم طبعی جیسے ریاضی، کیمیا، طبعیات، ارضیات اور فلکیات وغیرہ کے شعبوں کا ایک حصہ قائم ہو، اور ہر ایک طالب علم ”تمدیر قرآن“ کی لازماً اور ایک یا اس سے زائد دوسرے علوم کی اپنے ذوق کے مطابق تحصیل کرے اور اس طرح ان شعبہ ہائے علوم میں قرآن کے علم و ہدایت کو تحقیقی طور پر اخذ کر کے موثر انداز میں پیش کر سکے۔

ظاہر ہے کہ یہ کوئی آسان کام نہیں! اسی لیے اس پر ہر شخص مکلف بھی نہیں۔ یہ کام اول تو ہے ہی صرف ان لوگوں کے کرنے کا جو علم کی ایک فطری پیاس لے کر ہی پیدا ہوتے ہیں اور جن کے ذہنوں میں ایسے سوالات از خود پیدا ہو جاتے ہیں جن کا حل عقل کی جملہ و ادیاں طے کیے بغیر ممکن ہی نہیں ہوتا۔ یہ لوگ طلب علم پر اسی طرح ”محجور“ ہوتے ہیں جیسے ایک بھوکا تلاشِ غذا پر ایک پیاسا تحصیل ماء پر۔ ایسے ہی لوگ مسلسل ”رَبِّ زِدْنِيْ عِلْمًا“، کی دعا کرتے ہوئے آگے بڑھتے چلے جاتے ہیں، اور اگر صحیح رہنمائی میسر آ جائے تو علم و حکمت سے حصہ افر پاتے ہیں۔ ”تمدیر قرآن“، اصلاً تو ایسے ہی لوگوں کے کرنے کا کام ہے، ویسے ہر ”طالب علم“ اپنی اپنی استعداد اور اپنی اپنی محنت کے مطابق اس سے فیض یا بہو سکتا ہے اور اس کے لیے ایک عام تشویق

ہی کے لیے آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

((خَيْرٌ كُمْ مِنْ تَعْلِمَ الْقُرْآنَ وَعَلَمْهُ))

(صحیح البخاری، عن عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ)

"تم میں سے بہترین لوگ وہ ہیں جو قرآن سیکھتے اور سکھاتے ہیں۔"

اور قرآن حکیم نے ایک عامہ دوایت دی کہ:

((فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَسْتَفَهُوا فِي الدِّينِ)) (التوبہ: ۱۲۲)

"پس کیوں نہیں نکلتا ہر ہر فرقہ میں سے ان کا ایک گروہ تاکہ سمجھ پیدا کرے دین میں۔"

یہ "تفقه فی الدین" مذکور قرآن کا وہ شرعاً ہے جس کے لیے آنحضرت ﷺ نے چیدہ چیدہ صحابہ رضی اللہ عنہم کے لیے دعا فرمائی ہے<sup>(۱)</sup> اور جس کا آپ ﷺ نے ((خَيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقُهُومُ فِي الْإِسْلَامِ)) کے مکملیہ کے ساتھ بطور شرط تذکرہ فرمایا ہے یعنی یہ کہ ((اذا فَقُهُومُ)) (مسلمانوں پر قرآن مجید کے حقوق)

## والدین کا خصوصی حق

"اس دنیا میں انسان زندگی بسر کرتا ہے تو اس پر بہت سے لوگوں کے حقوق عائد ہو جاتے ہیں جنہیں اسے ادا کرنے کی فکر کرنی چاہیے۔ انہیں شریعت کی اصطلاح میں "حقوق العباد" کہا جاتا ہے اور ان میں سرفہrst والدین کے حقوق ہیں، اس میں قطعاً کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ انسان پر سب سے بڑا احسان تو بلا شک و بلا ریب اللہ تعالیٰ کا ہے جو اس کا خالق ہے، مالک ہے اور پروردگار حقيقی ہے۔ لیکن اللہ کے بعد انسان سب سے زیادہ زیر بار احسان ہے اپنے والدین کا جنہوں نے اسے پالا پوسا، اپنا پیٹ کاٹ کر اسے کھایا پلا یا، اپنے آرام کو تجویز کر اس کے آرام کی فکر کی، اس کی تکلیف پر بے چین ہوتے رہے۔ پھر ان میں بالخصوص والدہ کا حق بہت فالق ہے۔"

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاہب)

## انکار آخرت کا ایک اہم سبب

انکار آخرت کا ایک سبب یہ ہے کہ جب انسان فتن و فجور کا عادی ہو جاتا ہے اور اسے حرام خوری کی عادت پڑ جاتی ہے اور وہ حرام کی کمائی سے حاصل ہونے والی عیش کا خونگر ہو جاتا ہے اور لذت کوشی اس کی گھٹنی میں رچ بس جاتی ہے تو ان سب کا چھوڑنا آسان نہیں ہوتا۔ اب اگر وہ آخرت کو مانے تو اسے حلال و حرام میں تمیز کرنی پڑے گی اور جائز و ناجائز کے فرق کو محو ظر کھنا پڑے گا۔ چنانچہ جس طرح کبوتر جب بیلی کو دیکھتا ہے تو اپنی آنکھیں بند کر لیتا ہے (حالانکہ اس طرح سے بیلی معدوم نہیں ہو جاتی)۔ اسی طرح وہ لوگ جو فتن و فجور کے عادی ہو چکے ہیں اور اس کو چھوڑنے کے لئے تیار نہیں ہیں، بلکہ اس کو جاری رکھنا چاہتے ہیں، وہ آخرت ہی کا انکار کر دیتے ہیں۔ انہوں نے اپنے لئے اسی میں عافیت سمجھی ہے کہ روایتی کبوتر کی مانند قیامت و آخرت کی طرف سے اپنی آنکھیں بند کر لیں۔ گویا منکرین قیامت و آخرت کے انکار کا اصل سبب منطقی ہے نہ عقلی، بلکہ صرف یہ ہے کہ وہ اپنی حرام خوری اور فتن و فجور کی روشن اور لا ابالیانہ طرز زندگی کو جاری رکھنا چاہتے ہیں۔ چنانچہ نہایت جامع الفاظ میں ارشاد فرمایا: ﴿بَلْ يُوَيْدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرُ أَمَاءَهُ﴾ یعنی ان کے اعراض و انکار کی اصل وجہ یہ ہے کہ وہ اپنی فتن و فجور کی روشن کو جاری رکھنا چاہتے ہیں!

(”بصارِ منتخب اخباری کالموں کا مجموعہ“ سے ماخوذ)

”دنیا کا مال و اسباب آج تمہارے پاس ہے تو کل کسی اور کے پاس چلا جائے گا اور بالآخر سب کچھ اللہ کے لیے رہ جائے گا۔ آسمانوں اور زمین کی میراث کا حقیقی وارث اللہ تعالیٰ ہی ہے۔“  
 (یتاق جون 2009ء)

## خداوی تدبیر میں مدینہ منورہ کا انتخاب

”انبوی میں مدینہ منورہ سے ٹھنڈی ہوا کمیں آئیں۔ موسم حج ہے، حاجیوں کے پڑاؤ گئے ہوئے ہیں۔ محمد رسول اللہ ﷺ دعوت و تبلیغ کے لیے کبھی اس کمپ میں اور کبھی اُس کمپ میں تشریف لے جا رہے ہیں۔ ابھی یہاں حاجیوں کے کسی قافلے کے پاس ہیں اور ابھی وہاں۔ ایک گھاٹی میں اچانک یثرب سے آنے والے چھ حاجیوں سے ملاقات ہو جاتی ہے۔ آپ ﷺ اپنی دعوت پیش کرتے ہیں۔ اس پروہنکھیوں سے ایک دوسرے کو دیکھتے ہیں۔ ان کنکھیوں میں پوری تاریخ مضر ہے۔ یثرب میں یہود کے تین قبیلے آباد تھے۔ یہودی اپنے علم کی بنیاد پر اپنی کتابوں اور اپنے صحیفوں کی بنیاد پر ان کو خبر دیا کرتے تھے کہ آخری نبی کے ظہور کا وقت آگیا ہے اور انہیں دھمکایا کرتے تھے کہ اب تو تم ہمیں دبایتے ہو، تم ہم پر غالب آ جاتے ہو، لیکن کوئی بات نہیں، آخری نبی کے ظہور کے بعد جب ان کے ساتھ ہو کر ہم تمہارے خلاف جہاد کریں گے تو ہم تم پر غالب ہو جائیں گے۔ یثرب سے آئے ہوئے حاجیوں نے دیکھا کہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ وہی نبی ہیں، جلدی کرو، ایمان لے آؤ، مبارا یہود سبقت کر جائیں۔ ذرا سوچیے، یہود کا علم اہل یثرب کو تو فاکدہ دے رہا ہے اور خود یہود کے لیے وہ حباب بن گیا۔ وہ چھ حضرات ایمان لے آئے اور ایک کھڑکی کھل گئی۔ اب تک پورا ماحول بند تھا، کہیں راستہ نہیں نکل رہا تھا۔ یہاں یہ نکتہ ذہن نشین کر لیجیے کہ یہ خالص خداوی تدبیر ہے، اس میں آنحضرت ﷺ کی اپنی تدبیر کا کوئی دخل نہیں۔ آپ ﷺ کی ساری سعی و جهد آج تک کئے میں ہوئی اور کسے باہر سوچا بھی تو طائف کا سوچا۔ آپ ﷺ نے ایک سفر اور بھی کیا تھا اور وہ بھی اسی طرح ناکام رہا تھا۔ یہ خالص خداوی تدبیر ہے کہ مدینے کے چھ افراد ایمان لے آئے۔

اگلے سال (۱۲ انبوی میں) بارہ آدمیوں نے آ کر بیعت کی، اور درخواست کی کہ

اب ہمارے ساتھ کوئی ایسا آدمی نہیں قرآن مجید پڑھائے۔ یہ بیعت بیعت عقبہ اولیٰ کہلاتی ہے۔ پھر نوٹ کر لیجئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تربیت کی بنیاد قرآن ہے۔ یہ اس انقلاب کا انفراسٹرکچر ہے، اور اس عظیم الشان عمارت کی اصل مضبوطی اسی سے ہے۔ اکبرالہ آبادی نے کیا خوب کہا ہے:-

خدا کے کام دیکھو، بعد کیا ہے اور کیا پہلے  
نظر آتا ہے مجھ کو بدر سے غارِ حرا پہلے!

تو اصل اہمیت اس جڑ اور بنیاد کی ہے۔ چنانچہ بیعت عقبہ اولیٰ کرنے والے بارہ حضرات نے کہا کہ ہمیں ایک شخص دیکھیے جو ہمیں قرآن پاک پڑھائے۔ قرعہ قال حضرت مصعب ابن عمسیر رضی اللہ عنہ کے نام نکلا۔ یہ بڑے ناز و نعم میں پلے ہوئے نوجوان تھے۔ ان کے لیے دو دوسو درہم کا جوڑ اشام سے تیار ہوا کر آتا تھا۔ عطر کی پوری پوری شیشیاں جسم پر انڈیل کر نکلتے تھے۔ کے کی گلیوں میں لوگ دیکھتے تھے کہ کون جا رہا ہے؟! انتہائی خوش پوش، خوش شکل، خوش مذاق، خوش لباس تھے۔ ان کا ذکر پہلے گزر چکا ہے کہ اسلام قبول کرنے کے بعد پچانے ان کے تن کے کپڑے تک اتر والیے تھے اور گھر سے نکال دیا تھا۔ ان کو ساتھ کر دیا گیا اور وہ مدینہ منورہ میں قرآن کی تعلیم دینے لگے۔ مدینہ میں ان کا نام المُقری یعنی قرآن پڑھانے والا پڑ گیا تھا۔

ایک سال تک حضرت مصعب نے محنت کی اور اگلے سال بہتر (۷۲) مرد اور تین عورتوں نے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی۔ یہ ۱۳ نبوی کا واقعہ ہے۔ اس بیعت میں یہ طہا کہ آپ ہمارے ہاں آ جائیے، ہم آپ کی حفاظت کریں گے۔ اس وقت جو کچھ قول و قرار ہوا اس پر بعض کہنے والوں نے کہا: اے یثرب والو! خوب سمجھو! خوب سوچ لو کہ کیا قول و قرار کر ہے ہو! محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ساتھ لے کر جانا سرخ و سیاہ آندھیوں کو دعوت دینا ہے۔ چنانچہ انہوں نے بھی خوب سمجھو سوچ کر معاملہ کیا اور کہا کہ ہم آپ کی اس طرح حفاظت کریں گے جس طرح اپنے اہل و عیال کی کرتے ہیں۔  
یہ ہے بیعت عقبہ ثانیہ جو اجرت کی تمہید بنی ہے۔

(یثاق، اپریل ۲۰۰۷ء)

## گمراہ فرقوں اور تحریکوں کا طریق واردات

”اب اس ضمن میں ایک اہم بات جان لیجئے کہ ان تمام گمراہ فرقوں اور تحریکوں کا اصل طریقہ واردات (methodology) کیا ہے۔ اور یہ سب میں مشترک وصف ہے۔ اس مسئلہ پر میں اپنے غور و فکر کے نتائج اور اپنے خیالات و ضاحت سے آپ حضرات کے سامنے رکھنا چاہتا ہوں۔ ان کا طریقہ کاریہ ہوتا ہے کہ کسی ایک آدھ مسئلہ کو پکڑ کر جو امت میں متفق علیہ اور مجمع علیہ رہا ہے، اس پر شکوہ و شبہات پیدا کر دیتے ہیں۔ امت کے تمام فقهاء کرام، محمد شین عظام علمائے حقانی اور مفسرین کرام سب کے سب اس مسئلہ کو مانتے چلے آ رہے ہیں، لیکن اس ایک مسئلہ کو اٹھا کروہ لوگوں کو اس مغالطہ میں بتلا کر دیتے ہیں کہ یہ بات غلط ہے۔ اس ایک تیر سے کتنے شکار ہو گئے؟ اگر آپ نے ایک متفق علیہ مسئلہ کے بارے میں لوگوں کو بدظن کر دیا تو اس کے معنی یہ ہیں کہ آپ نے اپنے عقیدت مندوں کے ذہن و قلب میں یہ بات بھادی کہ سارے فقهاء بے وقوف تھے، سارے محمد شین ناس بھجھ تھے، سارے مفسرین بے علم تھے، سارے علماء امت بے عقل تھے کہ اتنی سیدھی سی بات ان کی سمجھ میں نہیں آئی جو ہمارے مذوح کی سمجھ میں آئی ہے۔ یہ وہ چیز ہے جو عموماً ایسے لوگوں کو تمام اکابر اسلاف سے سوءظن میں بتلا کر دیتی ہے۔ اس کے بعد یہ لوگ اس بے لنگر جہاز کے مانند ہیں جو لہروں کے رحم و کرم پر ہے، لہریں اس جہاز کو جدھر چاہیں لے جائیں۔ یا کئی ہوئی پنگ کے موافق ہیں جو ہوا کے رحم و کرم پر ہے، وہ اسے جدھر چاہے لے جائے۔

اب جیسے، ہی اسلاف سے بدظنی پیدا ہوئی شیطان کو موقع مل گیا کہ وہ گمراہی پر گمراہی کا دروازہ کھولتا چلا جائے اور ”ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ“ کا نقش جماوے۔ اس لیے کہ ان کے دلوں میں تو عظمت کا سکھا پنے مذوح کا بیٹھ جاتا ہے کہ جو

بات خلافے راشدین رضی اللہ عنہم کی سمجھ میں نہیں آئی، امام ابوحنیفہ کے پلے نہیں پڑی، امام مالک کے ذہن کی جہاں تک رسائی نہیں ہوئی، امام شافعی جس کو سمجھنے سے قاصر ہے، امام احمد بن حنبل جس کی تہہ تک نہ پہنچ پائے، مزید یہ کہ امت کے تمام قابل اعتماد مفسرین، چاہے وہ معتقد میں میں سے ہوں یا متاخرین میں سے، جس بات کے فہم سے عاری رہے، تمام علمائے حقانی کی عقل جس بات کے سمجھنے سے عاجز رہی وہ آج ان کی سمجھ میں آئی ہے۔ وہ یہ سمجھنے لگ جاتے ہیں کہ قرآن اول سے آج تک جس مسئلہ میں پوری امت کا تواتر کے ساتھ اجماع رہا ہے وہ غلط رہا ہے، اس مسئلہ کا صحیح عقدہ تو ہمارے مددوح عالم دین اور مفسر قرآن پر منکشف ہوا ہے۔ عقیدت مندوگ جب اجماع امت کے خلاف ایک مسئلہ میں اپنے مددوح کی رائے کو مان لیں تو بہت آسان ہو گیا کہ وہ جو چاہے زہر گھول دے، جو کڑوی گولی چاہے اپنے عقیدت مندوں کے حلق سے اتر وادے۔ یہ ہے ان کا مشترک طریق کار (methodology)۔

ان لوگوں کو معتقدین کس طرح اور کہاں سے ملتے ہیں جو اس فتنہ کے فروع کا ذریعہ بنتے ہیں، یہ بات بھی تجزیہ طلب ہے۔ عموماً وہ جدید تعلیم یا فتویٰ لوگ جو دین کے نہ طالب علم ہوتے ہیں نہ انہوں نے خود دین کا بنیادی طور پر مطالعہ کیا ہوتا ہے، اس طرح کے فتنہ پر دازوں کے حلقة بگوش بن جاتے ہیں۔ دینیوی تعلیم کے اعتبار سے وہ چاہے گریجویٹ ہوں یا ماسٹرزڈ گری رکھتے ہوں، علوم جدیدہ میں سے کسی علم میں پی ایچ ڈی ہوں، کوئی قانون میں بارائیٹ لاء ہو، کوئی ملکی آئین میں درجہ تخصص رکھتا ہو، کسی نے سائنس اور انجینئرنگ کی اعلیٰ ترین ڈگریاں حاصل کی ہوں، لیکن دین کے بنیادی علم سے انہیں کوئی شغف نہیں ہوتا، اس کا کوئی فہم نہیں ہوتا، اس معاملہ میں بالکل کورے ہوتے ہیں، إِلَّا مَا شاء اللَّهُ۔ زیادہ سے زیادہ تقلید آباء کے طور پر نماز روزے سے کچھ تعلق ہوتا ہو۔ اس طبقے کے متعلق ایک بزرگ بجا طور پر ”پڑھے تکھے جاہل“ کی اصطلاح استعمال کیا کرتے ہیں۔ اس لیے کہ دین کے اعتبار سے تو یہ آن پڑھ ہیں۔ اس طبقے میں بہت سے ایسے لوگ ہیں کہ انہیں ناظرہ قرآن تک پڑھنا نہیں آتا۔ یہ طبقہ ہے جس میں سے

اکثر لوگ فتنہ اٹھانے والوں کے پھندے میں پھنس جاتے ہیں۔ انہیں نظر آتا ہے کہ یہ لوگ دین اور قرآن کے بڑے خادم ہیں، بڑے عالم ہیں، بڑے معقول لوگ ہیں، بڑے ذہین و فطیں ہیں، ان کی ذہانت و فطانت کا دنیا میں لوہا مانا جا رہا ہے، لیکن چونکہ ان کا براہ راست دین کا اپنا مطالعہ نہیں ہوتا لہذا جس شخص کو بھی انہوں نے اس طور سے مان لیا کہ دین کی فلاں اہم بات اس کی سمجھ میں آئی ہے جو آج تک کسی اور کسی سمجھ میں نہیں آئی تھی تو پھر وہ شخص ایسے لوگوں کو جدھر چاہے لے جائے۔ پھر ایسے لوگ اندر ہے اور بہرے ہو کر اس کی پیروی کرتے ہیں۔ بغرضِ تفہیم میں چند مثالیں قدرتے تفصیل سے پیش کرتا ہوں۔

سرسید احمد خان کا اس موقع پر میں تذکرہ نہیں کروں گا۔ وہ جن گمراہیوں کے باñی و مبانی تھے ان کو میں پہلے بیان کر چکا ہوں اور یہ بھی عرض کر چکا ہوں کہ ان کی ذات سے کوئی فرقہ، کوئی جماعت، کوئی تنظیم وجود میں نہیں آئی۔ انہوں نے سماجی طور پر مسلمانوں کی خدمت کو اپنا میدانِ عمل بنایا اور ہمیں اعتراف کرنا چاہیے کہ اس میدان میں انہوں نے مسلمانانِ پاک و ہند کی بڑی خدمات انجام دی ہیں۔ لہذا سرسید کی بات یہیں چھوڑ دیجیے۔

اب آپ دیکھئے مرزا غلام احمد قادریانی نے کیا کیا؟ اس نے جب ابتداءً قرآن کا نام لے کر اور آریہ سماجوں اور عیسائیوں سے مناظرے کر کے اپنا ایک مقام بنالیا اور معتقد بہ افراد اُس کے حلقہ، ارادت و عقیدت سے وابستہ ہو گئے تو اس نے ایک مسئلہ اٹھایا۔ آپ کو معلوم ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام کا اپنے جسید خاکی کے ساتھ زندہ آسمان پر اٹھالیا جانا اور پھر قیامت سے قبل ان کا بعینہ نفسِ نفسیں دوبارہ آسمان سے نازل ہونا یہ وہ مسئلہ ہے جو امت کا متفق علیہ عقیدہ ہے اور سلف سے لے کر خلف تک اس پر پوری امت کا اجماع چلا آ رہا ہے۔ اس کا قرآن حکیم میں بھی ذکر ہے اور متعدد احادیث صحیح صراحةً کے ساتھ اس مسئلہ پر موجود ہیں۔ تمام فقهاء امت، تمام محدثین، کرام اور اُمت کے تمام قابل اعتماد مفکرین و مفسرین اس کو مانتے ہیں، لیکن غلام احمد قادریانی نے ”رفع وزرول مسیح“ کے انکار کا مسئلہ کھڑا کر دیا۔ چونکہ وہ ذور سائنسی عقلیت پرستی (scientific rationalism) کا ذور تھا اور سائنس بھی ابھی نیوٹن کے دور میں تھی،

آئُن سماں کا دُور شروع نہیں ہوا تھا، لہذا اس زمانے میں یہ بات ایک انگریزی دان اور عقلیت زدہ شخص کے لیے بڑی عجیب سی تھی کہ ایک زندہ انسان آسمان پر اٹھایا جا سکتا ہے اور پھر وہ صد یوں بعد آسمان سے نازل ہوگا۔

تعلیم یافتہ لوگوں کو تو مرزاقا دیا نے یہ عقلی مغالطہ دیا اور عوام کو اس دلیل سے فریب دیا کہ ہمارا عقیدہ ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ سید المرسلین اور افضل الرسل ہیں، تو یہ کیسے ممکن ہے کہ آنحضرت ﷺ تو انتقال فرماجائیں اور آپؐ کا جسد اٹھر لئے میں زیر زمین دفن ہو اور حضرت مسیح اس خاکی جسم کے ساتھ آسمان پر زندہ ہوں! اس طرح تو حضرت مسیح ہمارے رسولؐ سے افضل قرار پاتے ہیں۔ حضرت مسیح کو ان کے حواریوں نے صلیب سے اتار لیا تھا، وہ زندہ تھے۔ خفیہ طور پر ان کا علاج معالجہ ہوا۔ پھر وہ چھپتے چھپاتے بیت المقدس سے نکل گئے اور کشمیر میں آ کر آباد ہوئے، وہیں طبعی طور پر ان کی وفات ہوئی اور دفن ہوئے۔ ہمارے مولویوں نے اس بات کو نہیں سمجھا اور غلط تاویلات کرتے رہے۔ چنانچہ اس مسئلہ کو اس نے خوب ہوادی اور اس کے ذریعے سے اس نے اپنے معتقدین کو اسلام سے کاٹ دیا۔ جب وہ لنگر کٹ گیا تو بے لنگر کا جہاز لہروں کے رحم و کرم پر ہے، وہ جس طرف چاہیں اسے لے جائیں۔ اس کے معتقدین نے سمجھ لیا کہ سب سے بڑھ کر عالم تو یہ ہے۔ اب اس نے بتدریج دعاوی شروع کیے۔ اس نے کہا کہ احادیث میں جس مسیح کے آنے کی خبر ہے وہ بذاتہ مسیح نہیں بلکہ مثل مسیح ہے اور وہ مسیح موعود اور مثلی مسیح میں ہوں۔ نوبت بایس جا رسید کہ پھر وہ صاحبِ وحی نبی بن بیٹھا، ہزاروں ماننے والے اپنے گرد جمع کر لیے اور بہت سی خلقِ خدا کی گمراہی کا سبب بن گیا۔ غلام احمد پرویز نے بھی یہی طریق کار استعمال کیا۔ اس نے لوئڈی غلاموں کا مسئلہ، یتیم پوتے کی وراثت، قتل مرتد اور تعددِ ازاد و اونج جیسے مسائل کھڑے کر دیے۔ یہ وہ مسائل ہیں جو قرآن اول سے تا امروز مشتق علیہ رہے ہیں اور اہل سنت کے تمام فقہی مکاتب کا ان پر اجماع ہے۔ یتیم پوتے کی وراثت کا مسئلہ بڑا حساس (touchy) ہے اس نے بڑے جذباتی اور جگر سوز (pathetic) انداز میں اپنے زور قلم سے یتیم پوتے

کے لیے ہمدردیاں حاصل کیں۔ اس طرح قرآن کے نام پر ان تمام مجمع علیہ مسائل کے خلاف ایک محاذبنا کراس نے بہت سے لوگوں کو انکارِ حدیث و سنت کی ضلالت میں بتلا کر دیا۔ حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ جو لوگ بھی شریعت اسلامی کی الف، با، تابھی جانتے ہیں، وہ اس کی بنیادوں کو جانتے ہیں، اس کے دلائل سے واقف ہیں۔ لیکن ہمارے معاشرے کے ”پڑھے لکھے جائیں“ تو ایک کھلی چراغاہ کی مانند ہیں کہ کوئی بھی ذہین انسان اپنی انشاء پردازی اور اپنے خاص اسلوبِ نگارش کو کام میں لا کر دھواں دار کتا ہیں لکھے اور اس طبقے میں سے کثیر تعداد میں لوگوں کو اپنے ہم خیال بنا کر ایک جمعیت فراہم کر لے۔ اب خود سوچیے کہ جو لوگ قائل ہو گئے ان کے اذہان پر کیا اثرات مرتب ہوئے؟ ہلکے سے ہلکے انداز میں یہ تاثرات بیان کیے جائیں تو وہ یہ ہوں گے کہ ہمارے ائمہ کرام، فقہائے عظام، لاٽ احترام محدثین اور مفسرین بڑے بھولے بھالے تھے کہ ان کی سمجھ میں یہ باتیں نہیں آئیں۔ ان کی حقیقت منکشف ہوئی ہے تو اس شخص پر ہوئی ہے! یہ ہے وہ طریق کارجس سے قرآن کے نام پر اٹھنے والی دعوتوں اور تحریکوں نے منقی انداز اختیار کیا، لوگوں کو اسلاف سے بدظن کر دیا اور ان کا حال کئی ہوئی پنگ کا سا ہو گیا کہ ہوا جدھر چاہے اس کو لے جائے۔

(میثاق دسمبر ۲۰۰۴ء)

”قرآن حکیم کے کئی مقامات سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کسی قوم کی طرف اپنار رسول اپنے پیغام کے ساتھ بھیجا ہے تو اب اس قوم کی قسمت اس پیغام کے ساتھ معلق ہو جاتی ہے۔ اگر وہ قوم رسول پر ایمان لے آتی ہے اور اس پیغام کو قبول کر لیتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس پر اپنی نعمتوں کے دروازے کھول دیتا ہے، بصورتِ دیگر اسے تباہ و بر باد کر دیا جاتا ہے۔“  
(میثاق فروری 2013ء)

## خلیفہ

”اس وقت بھی ہر انسان اپنی جگہ خلیفہ ہے مگر کس معنی میں؟ اس معنی میں کہ میرا یہ جسم میرے پاس اللہ کی امانت ہے، میں اس کے استعمال میں اللہ کا خلیفہ ہوں، تاکہ اس جسم پر اللہ کا حکم نافذ کروں اور جسم میں جو صلاحیتیں و دیعات ہیں انہیں اس کی مرضی کے مطابق صرف کروں۔ اس جسم کو وہی دوں جو اللہ نے اس کے لیے حلال ٹھہرایا ہے۔ اگر میں یہ روش اختیار کروں تو خلیفہ ہوں۔ اس کے برعکس اگر میں یہ کہوں کہ اپنے جسم سے اپنی مرضی کے مطابق کام لوں گا تو میں گویا خدائی کا دعویدار ہوں، حاکیت کا مدعی ہوں۔ چنانچہ سورۃ الحدید میں آیا ہے:

﴿إِنَّمَاٰ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلِفِينَ فِيهِ﴾ (آیت: ۷) ”ایمان لا اَللَّهُ پر اور اُس کے رسول پر اور کھپادوں تمام چیزوں کو اللہ کے راستے میں جن میں اس نے تمہیں خلافت عطا کی ہے۔“

بقول حضرت شیخ سعدی:-

ایں امانت چند روزہ نزو ماست  
درحقیقت مالک ہر شے خداست

(یہ جو کچھ میرے پاس ہے، چند روزہ امانت ہے (ورنہ) ہر چیز کا مالک تو درحقیقت اللہ تعالیٰ ہے)

یہ ہاتھ میری ملکیت نہیں ہیں بلکہ اللہ کی عطا کردہ امانت ہیں۔ میرا پورا وجود اور پھر جو کچھ مزید مال و اولاد کی شکل میں دیا گیا ہے سب اللہ کی امانت ہے۔ اس لیے پہلے اپنے وجود میں، اس کے بعد اپنے اس گھر میں جس کے آپ سربراہ ہیں، خلافت کا حق ادا کریں۔ لیکن اگر آپ نے اپنے گھروں میں اللہ کے حکم کے بجائے کسی اور کا حکم چلانا شروع کر دیا ہے تو اس صورت میں آپ خلیفہ نہیں، باغی ہیں۔“ (کتاب: خلافت کی حقیقت)

## نظریہ پاکستان کا تاریخی پس منظر

اس کے لیے ہمیں تاریخ کا جائزہ لینا ہوگا، اور خاص طور پر یہ کہ ہندوستان میں انگریزوں کے آنے کے بعد مسلم اٹھا کن مسائل سے دوچار ہو گیا تھا۔ انگریز ہندوستان میں تاجر کی حیثیت سے آیا تھا، لیکن اٹھا رہوں صدی کے وسط میں اُس نے یہاں کی حکومت پر قبضہ کرنے کے عمل کا آغاز کیا۔ اس سے پہلے ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت رہی۔ بعض علاقوں اور خاص طور پر موجودہ پاکستانی علاقوں پر تو تقریباً آٹھ سو برس سے مسلمانوں کی حکومت چلی آ رہی تھی، جبکہ پورے ہندوستان پر بھی تقریباً چار سو برس تک مسلمانوں نے حکومت کی ہے۔ یعنی انگریزوں کی ہندوستان آمد سے قبل ہندوستان پر مسلمانوں کا غالبہ تھا اور مسلمان حاکم تھے، جبکہ یہاں کے دوسرے ابناۓ وطن ملکوں تھے۔ لیکن عین اُس وقت جبکہ انگریز آ رہا تھا، صورت حال کچھ بدل چکی تھی اور مرکزی حکومت یا بالفاظ دیگر مغلیہ حکومت انتہائی کمزور ہو چکی تھی۔ حضرت اورنگزیب عالمگیر کے انتقال کے بعد سے جوزوال کا عمل شروع ہوا ہے تو تقریباً سو برس میں وہ اپنی انتہا کو پہنچ گیا۔ اور ایک وقت تو وہ بھی آیا کہ محاورے کے طور پر یہ کہا جانے لگا کہ ”حکومت شاہ عالم ازل قلعہ تا پالم“، پالم دہلی سے چند میل کے فاصلے پر ایک گاؤں تھا جہاں پھر پالم ایئر پورٹ کے نام سے ہوائی اڈہ بننا تو گویا شاہ عالم کی حکومت ازل قلعے سے صرف پالم تک تھی اور بقیہ پورے ہندوستان میں طوائف الملوکی تھی۔ شماں ہند میں سکھا شاہی تھی، وسطی ہند میں مرہٹوں کی دہشت گروی چل رہی تھی۔ پورا ہندوستان ریاستوں میں منقسم تھا۔ ان میں مسلمان ریاستیں بھی تھیں اور ہندو ریاستیں بھی تھیں۔

اس سب کے باوجود انگریز کی آمد کے وقت بحیثیت مجموعی مسلمانوں کا پڑا بھاری

تھا۔ لیکن ۱۸۵۷ء کے غدر کے فرو ہو جانے کے بعد اور ہندوستان کے براہ راست تاج برطانیہ کے تحت آ جانے کے بعد ایک بڑا بنیادی فرق واقع ہوا۔ اس سے پہلے چونکہ شمشیر و سناب کا معاملہ چل رہا تھا تو گئے گزرے حالات میں بھی مسلمان کا پلڑا بھاری تھا۔ لیکن چونکہ تاج برطانیہ کے تحت حکومت شروع ہوئی قلم کے ذریعے سے (rule of law) "جیسے ایک وائراء کا قول ہے:

*"Will you be governed by sword or by pen?"*

تو نتیجے کے طور پر صورت حال یہ پیدا ہوئی کہ اب تواریخ میں چلی گئی اور صرف تعداد کا معاملہ رہ گیا۔ لہذا ہندوؤں کی عددی اکثریت کے اثرات ظاہر ہونے شروع ہو گئے اور مسلمانوں میں ایک خفیف ساخوف پیدا ہونا شروع ہوا کہ جن پر ہم نے تقریباً آٹھ سو برس حکومت کی ہے اب یہ ہم سے انتقام لیں گے۔

اس سب پر مسترد ایک بڑا عجیب مظہر (phenomenon) سامنے آیا، جس پر میں چاہتا ہوں کہ آپ توجہ سے غور فرمائیں۔ ہندوستان میں انگریزی حکومت کے خلاف مسلمانوں اور ہندوؤں کے رد عمل میں فرق تھا۔ ہندوؤں کا معاملہ یہ تھا کہ وہ پہلے بھی غلام تھے اور اب بھی غلام ہو گئے، ان کے لیے کوئی نیا معاملہ نہیں تھا، بس آقاوں کی تبدیلی کا معاملہ تھا کہ پہلے حاکم مسلمان تھے اور اب حاکم انگریز تھے۔ وہ تو پہلے بھی محکوم تھے اور اب بھی محکوم ہو گئے۔ لہذا ان کے لیے کسی نفیاتی صدمے اور رنج و غم کی بات نہیں تھی۔ لیکن اس کے برعکس مسلمانوں کے لیے بہت زیادہ صدمے اور غم کا معاملہ تھا۔ اس لیے کہ وہ ابھی ابھی تحت حکومت سے اتارے گئے تھے اور انہیں اپنی سابقہ کیفیت یاد تھی۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کے اندر بغاوت کے جراثیم پیدا ہوئے۔ انگریز ابھی بنگال سے آگے بڑھ رہا تھا کہ سید احمد شہید بریلوی اور شاہ اسماعیل شہید کی عظیم تحریک "تحریک شہیدین" شروع ہوئی۔ ان کے پیش نظر یہ تھا کہ پہلے شماںی ہند کو سکھا شاہی سے نجات دلائی جائے اور پھر چونکہ یہ علاقہ عالم اسلام کے ساتھ مسلسل اور متصل ہو گا تو ادھر سے آ کر پھر ہندوستان کو ازسرنو ہندوؤں کے غلبے سے بھی اور انگریزوں کے غلبے سے بھی

نجات دلائی جائے اور دارالاسلام کا جو سٹیشن چلا آ رہا تھا اسے دوبارہ قائم کیا جائے۔ اگرچہ یہ تحریک بظاہر ۱۸۳۱ء میں شہادت گہہ بالا کوٹ میں ختم ہو گئی، لیکن اس کے باقیات الصالحات تقریباً ایک صدی تک چلتے رہے۔ چنانچہ بہت سے علماء نے پھانسیوں کی سزا میں پائیں۔ مولانا جعفر تھانیسری جیسے بہت سے لوگ چھانی دیے گئے یا کالا پانی بھیجے گئے۔ بے شمار لوگوں نے قید و بند کی سزا میں بھی برداشت کیں۔ اس کے علاوہ ہندوستان کے شمال مغرب میں ابھی تک تحریک مجاہدین کے جو جہادی اثرات باقی تھے انہوں نے ایک عرصے تک انگریزوں کے ناک میں دم کیے رکھا۔

یہ بھی واضح رہے کہ ہندوستان میں انگریزوں کے ہاتھوں سب سے آخر میں جو صوبہ ٹھیک ہوا وہ سندھ تھا اور سندھی مسلمانوں نے انگریز کی اس حکومت کو ذہناً تسلیم نہیں کیا، لہذا وہاں ”تحریک“ نام سے ایک بہت بڑی تحریک شروع ہوئی۔ ۱۹۲۰ء کی دہائی میں اخبارات میں اس طرح کی خبریں پڑھنے کو ملتی تھیں کہ آج حروف نے فلاں ریلوے اسٹیشن کو آگ لگادی ہے اور آج فلاں تھانے کو جلا دیا ہے۔ موجودہ پیر پاکاڑ اصحاب کے والد صاحب کو انگریز نے چھانی دے دی اور پھر ان کی لاش تک نہیں دی، بلکہ ان کی قبر کا بھی کہیں نشان تک نہیں۔ اور ان دونوں بھائیوں کو وہ انگلستان لے گئے تاکہ ان کی برین واشنگ کی جائے اور وہاں کی تہذیب و تمدن کا ان کے اوپر رنگ چڑھایا جائے۔ بہر حال یہ کیفیات تھیں جن کی وجہ سے انگریز کو مسلمانوں سے خوف اور اندیشہ تھا کہ کہیں یہ اپنی کھوئی ہوئی حکومت واپس حاصل کرنے کے لیے بڑے سے بڑا قدم نہ اٹھادیں۔

بیسویں صدی کے آغاز تک ہمیں علماء کی ان تحریکوں کا سلسلہ نظر آتا ہے۔ مثلاً بیسویں صدی کے آغاز میں ریشمی روپاں کی تحریک ایک عظیم تحریک تھی۔ شیخ ہند مولانا محمود حسن دیوبندی نے ایک طرف اپنے نائب مولانا عبد اللہ سندھی کو افغانستان بھیجا تھا کہ وہ افغانستان کی حکومت کو آمادہ کریں کہ وہ ہندوستان پر حملہ آور ہو۔ دوسری طرف آپ خود حجاز مقدس تشریف لے گئے تھے۔ اس وقت تک خلافت قائم تھی اور مدینے میں ترک گورنر موجوں تھا۔ آپ چاہتے تھے کہ دارالخلافہ تک رسائی حاصل ہو سکے وہاں سے

ہندوستان پر حملہ ہوا اور ہم اندر سے بغاوت کر کے انگریز کو ختم کریں، لیکن یہ راز فاش ہو گیا اور پکڑ دھکڑہ شروع ہو گئی۔ حضرت شیخ الہند کو مکے سے گرفتار کر لیا گیا اور چار سال تک مالٹا کی اسیری میں رکھا گیا، اندازہ سمجھیے کہ ایک ہندی مسلمان کو ہندوستان لا کر جیل میں نہیں رکھا گیا، صرف اس اندیشے کے پیش نظر کہ کہیں ان کے زیر اثر مسلمانوں کی طرف سے ہنگامہ آ رائی نہ ہو جائے۔ جیسے علامہ اقبال کا شعر ہے:-

اقبال کے نفس سے ہے لالے کی آگ تیز  
ایسے غزل سرا کو چن سے نکال دو!

تو حضرت شیخ الہند کا معاملہ بھی ایسا ہی تھا کہ ان کے نفس تیز سے جو گرمی پیدا ہو رہی تھی اس کے پیش نظر انگریز نے انہیں ہندوستان کے بجائے چار سال تک مالٹا میں اسیر رکھا اور اس وقت چھوڑا جبکہ ان کی ٹی بی اپنی انتہا کو پہنچ چکی تھی اور انہیں اندیشہ تھا کہ اگر ہماری اسیری کے دوران میں ان کا استقالہ ہو گیا تو اس پر کوئی بہت بذریعہ عمل پیدا ہو سکتا ہے۔

بہر حال ایک تو یہ عامل تھا جس کی بنا پر انگریز ہندوؤں کی حوصلہ افرادی کر رہا تھا اور انہیں اپنے سے قریب لارہا تھا، جبکہ مسلمانوں سے کشیدہ تھا اور انہیں دور رکھ رہا تھا۔ اس کا ایک وسرا نیکش بھی تھا۔ ہندوؤں کا اپنی تہذیب اور اپنے فکر و فلسفہ سے تعلق بردا پرانا ہو چکا تھا۔ کیونکہ مسلمانوں کے دور حکومت میں سرکاری ملازمتوں کے حصول کے لیے ہندوؤں کو بھی فارسی پڑھنی پڑتی تھی، جیسے انگریزی وور میں مسلمانوں کو انگریزی پڑھنی پڑی۔ فارسی پڑھنے سے ہندوؤں کے اندر اس کے ثقافتی اثرات بھی لازمی طور پر مترب ہوئے تھے اور وہ اپنی اصل تہذیب و تمدن سے بہت فاصلے پر آچکے تھے۔ لہذا جب انگریز نے ہندوستان میں تہذیبی و ثقافتی انقلاب (cultural revolution) کا آغاز کیا تو ہندوؤں نے آگے بڑھ کر اس کا استقبال کیا۔ انگریز کا منصوبہ تھا کہ اپنے نظامِ تعلیم کے ذریعے ہندوستان کے رہنے والے مسلمانوں اور ہندوؤں کے فکر اور سوچ کو بدلا جائے، ان کے ذہن کے اندر تبدیلی لائی جائے۔ لارڈ

میکا لے جو اس پورے نظامِ تعلیم کا بانی تھا، نے کہا تھا کہ ہمارے نظامِ تعلیم کا مقصد یہ ہے کہ ہندوستانی اپنی چھڑی کی رنگت کے اعتبار سے تو ہندوستانی رہ جائیں لیکن اپنے ذہن و فکر، تہذیب و ثقافت اور اپنی معاشرت کے اعتبار سے یورپی بن جائیں۔ تو ہندوؤں نے اس تہذیبی و ثقافتی انقلاب کا خیر مقدم کیا اور فوراً انگریزی زبان اور یورپی علوم پڑھنے شروع کر دیے۔ جبکہ ان کے مقابلے میں مسلمان اس حوالے سے دو حصوں میں تقسیم ہو گئے۔ علماء کے ایک بہت موثر طبقے نے انگریزی زبان، انگریزی علوم اور انگریزی تہذیب و تدبیح کا کلی باہیکاٹ کیا، جس کا بہت بڑا مرکز دیوبند بنا۔

اس سے یہ فرق واضح ہوا کہ ہندو ہر معاملے میں مسلمانوں سے آگے نکلنے لگے۔ ہندو ملازموں میں آگے جا رہا تھا، اسے انگریزوں کا تقرب حاصل ہو رہا تھا اور اس کی سرکار دربار میں رسائی ہو رہی تھی، جبکہ مسلمان دور ہوا چلا جا رہا تھا۔ ایک مشہور انگریزی مصنف W. W. Hunter نے اپنی ایک کتاب "Our Indian Musalmans" میں لکھا کہ اگر یہی صورت حال برقرار رہی تو ہندوستان میں مسلمان یا تو منڈیوں کے اندر پلے دار اور مزدورو رہ جائیں گے یا سرکاری دفتروں میں ہوں گے بھی تو محض چیڑ اسی یا زیادہ سے زیادہ دفتری ہوں گے، اس کے علاوہ برٹش انڈیا میں ان کا کوئی سٹینش نہیں ہو گا۔

اس موقع پر سر سید احمد خان کی عظیم شخصیت منظر عام پر آئی۔ اگرچہ ہمیں ان سے بہت سی باتوں میں اختلاف ہے، مفسر قرآن اور متكلم کی حیثیت سے جو باتیں انہوں نے کی ہیں وہ ہمارے لیے بہت تکلیف دہ ہیں، لیکن ان کے ایک محبت قوم مسلمان ہونے میں ہمیں کوئی شک نہیں، مسلمانوں کی محبت ان کے دل میں انتہائی زیادہ تھی اور وہ مسلمانوں کے لیے بہت دردمند تھے۔ سر سید احمد خان نے اس معاملے میں دو کام کیے۔ ایک تو بڑی عظیم کتاب لکھی: "اسباب بغاوت ہند"۔ اس میں انہوں نے انگریزوں کو بتایا کہ یہاں ہندوستان میں بغاوت کس طرح ہوئی ہے اور اس کے اصل اسباب کیا تھے۔ اور ساتھ ہی مسلمانوں کی طرف سے انگریزوں کو اطمینان دلانے کی

کو شش کی کہ مسلمانوں کو باغی مت سمجھا جائے، یہ بھی پر امن شہریوں کی حیثیت سے زندگی گزار سکتے ہیں۔

دوسرا کام انہوں نے یہ کیا کہ مسلمانوں کو اس بات پر ابھارا کہ وہ انگریزی پڑھیں اور انگریزی علوم حاصل کریں، اور انہیں متنبہ کیا کہ ورنہ ان کا وہی حال ہو جائے گا جو ڈبلیو ڈبلیو ہنٹر نے اپنی کتاب میں تحریر کیا ہے۔ لہذا وہ انگریزی علوم پڑھیں، انگریزی زبان سیکھیں، نئی سائنس سیکھیں۔ ان چیزوں میں جو غلط ہوں انہیں رد کر دیں اور جو صحیح ہوں انہیں اختیار کریں۔ بہر حال مسلمان تو انگریز کے تہذیبی و ثقافتی انقلاب کو قبول کرنے کے اعتبار سے منقسم ہو گئے جبکہ ہندوؤں نے یکسو ہو کر اسے قبول کر لیا۔ لہذا انگریزوں نے بھی ان کی زیادہ دلجوئی کی اور انہیں اپنے قریب کیا، جبکہ مسلمانوں کو دور رکھا۔ اس اعتبار سے اب ہندوؤں کی طاقت کا پلڑا بھاری ہونا شروع ہو گیا اور مسلمانوں میں ایک احساس اور خوف پیدا ہوا کہ ہندو اگر اسی طریقے سے آگے بڑھتے چلے گئے تو یہ ہم سے اپنی آٹھ سو سالہ غلامی کا انتقام لیں گے۔ اس احساس کو میں چاہتا ہوں کہ آپ بالخصوص نوٹ کر لیں۔“

(بیشاق، مئی ۲۰۰۷ء)



”علامہ اقبال کی ولولہ انگریز ملی شاعری سے تو میں زمانہ طالب علمی ہی سے روشناس ہو گیا تھا۔ لیکن حضرت شیخ الہندؒ کے متعلق مجھے بہت بعد میں معلوم ہوا کہ پہلی جنگ عظیم کے بعد جب وہ ۱۹۴۰ء میں اسارت مالا سے رہائی پا کر وطن واپس آئے تو رجوع الی القرآن کی دعوت کو پنا مقصدِ حیات بنانے کے عزم کا اظہار فرمایا۔ انگریزوں نے حضرت کو اس وقت چھوڑا تھا جب وہ ٹیکی کی تھرڈ اسٹریچ کو پہنچ چکے تھے، ورنہ وہ اس مرد حق پرست کو کب چھوڑنے والا تھا!“

(بیشاق دسمبر 2007ء)

## اسلاف سے مضبوط تعلق

”اسلاف کے ساتھ دلی محبت اور عقیدت و احترام کا ہمارا تعلق کسی طور سے بھی کئنے نہ پائے۔ اس کا اس درجہ اور اس حد تک اہتمام کیا جائے کہ اگر ہمارے بزرگوں کی کتابوں میں کوئی ایسی چیز نظر آ بھی جائے جو ہمارے لیے بظاہر قابل اعتراض ہو تو اولاً ہم اس کی بہتر سے بہتر تاؤ میل کرنے کی کوشش کریں گے، اگر تاؤ میل کی گنجائش موجود ہو۔ لیکن اگر یہ ممکن نہ ہو تو ہم یہ رائے قائم کریں گے کہ یہ قابل اعتراض بات ان کی کتاب میں کسی اور نے شامل کر دی ہو گی۔ اس لیے کہ تاریخی طور پر یہ ثابت ہے کہ اعداء نے بڑے پیمانے پر یہ کام کیے ہیں۔ اس مسئلہ پر پروفیسر یوسف سلیم چشتی صاحب نے بڑی تحقیق و تفییض اور محنت و کاوش سے ”تاریخ تصوف“ نامی کتاب لکھی تھی۔ اس کتاب کا ایک باب ایسا تھا جسے کوئی برکاری ادارہ شائع کرنے کی ہمت نہیں کر سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے ہمت دی اور میں نے اسے شائع کر دیا۔ اس باب کا عنوان ہے: ”اسلامی تصوف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش“۔ میں آپ کو دعوت دون گا کہ اس کا مطالعہ ضرور کریں۔ اس میں چشتی صاحب مرحوم نے سینکڑوں مثالیں جمع کر دی ہیں کہ باطل پرسست فرقوں خاص طور پر باطنیہ فرقے کے لوگوں اور غالی قسم کے اہل تشیع نے اہل سنت کے صحیح العقیدہ صوفیاء کرام کی کتابوں میں ایسی باتیں شامل کر دی ہیں جو ان کے مسلمہ صحیح عقیدے اور منشاء کے خلاف ہیں۔ معلوم ہوا کہ ایک سازش کے تحت ہمارے بہت سے بزرگوں کی کتابوں میں تدیس و تحریف ہوئی ہے۔ لہذا اسلاف میں سے کسی معتبر و معتمد عالم اور بزرگ کی کسی کتاب میں قرآن و سنت کے اعتبار سے کوئی قابل اعتراض بات نظر آئے گی تو اسے تدیس و تحریف سمجھا جائے گا۔ کسی معتمد علیہ بزرگ کی توہین کرنا، ان کی تنقیص کرنا، ان کے احترام کو محروم کرنا یہ ایک بہت بڑا فتنہ ہے۔

میں عرض کر چکا ہوں کہ اسلاف سے منقطع ہو کر انسان بے لنگر کا جہاز یا کٹی ہوئی پنگ بن کر رہ جاتا ہے۔ چنانچہ جن لوگوں کا اسلاف کے ساتھ ادب، احترام، تعظیم، اعتماد اور محبت کا تعلق کمزور پڑ جاتا ہے یا منقطع ہو جاتا ہے وہ بڑی آسانی سے فتوؤں کا شکار ہو جاتے ہیں۔ اس بات کو ہمیشہ ایک کسوٹی (criterion) کی حیثیت سے پیش نظر رکھیے اور جو شخص بھی دین کی کسی خدمت کا مدعی ہو اس کو پر کھنے، اس کے خلوص کو جانچنے کا ایک معیار اور اصول یہ بھی بنائیجئے کہ اس کی صحبت میں بیٹھنے سے، اس کی باتیں سننے سے، اس کی کتابیں پڑھنے سے آیا اسلاف کے ساتھ دل میں احترام، محبت اور حسن ظن پیدا ہوتا ہے یا اس کے بر عکس سوء ظن کا معاملہ پیدا ہوتا ہے۔ یہ گویا اس بات کے لیے ایک اہم پہچان ہو گی کہ جو کام بھی خدمت دین یا قرآن کے نام پر اٹھایا گیا ہے آیا وہ صحیح رخ پر جا رہا ہے یا غلط رخ پر۔“

(بیانق، دسمبر ۲۰۰۷ء)

”ہم پر جو بھی مصیبت آتی ہے وہ اللہ ہی کی مرضی اور اجازت سے آتی ہے۔ اس کے اذن کے بغیر کائنات میں ایک پتا بھی نہیں بل سکتا۔ وہ ہمارا کار ساز اور پروردگار ہے۔ اگر اس کی مشیت ہو کہ ہمیں کوئی تکلیف آئے تو سر آنکھوں پر ع ”سر تسلیم خم ہے جو مزاج یار میں آئے“۔ جو اس کی رضاہو ہم بھی اسی پر راضی ہیں۔ اگر اس کی طرف سے کوئی تکلیف آجائے تو اس میں بھی ہمارے لیے خیر ہے ع ”ہر چیز اتنی ماریخت عین الطاف است“ (ہمارا ساتی ہمارے پیالے میں جو بھی ڈال دے اس کا لطف و کرم ہی ہے)۔ محبوب کی شمشیر سے ذبح ہونا یقیناً بہت بڑے اعزاز کی بات ہے اور یہ اعزاز کسی غیر کے نصیب میں کیوں ہو جکہ ہماری گرد نہیں ہر دقت اس سعادت کے لیے حاضر ہیں:۔

نہ شود نصیب دشمن کہ شود ہلاک تیغت سر دوستان سلامت کہ تو خبر آزمائی!

(بیانق جولائی 2012ء)

## ہمارا معیار اور آئینہ میل

”حضرت عمر فاروق<sup>رض</sup> نے حضرت ابو بکر<sup>رض</sup> کے انقال پر ایک بات کہی تھی کہ اے ابو بکر! تم اپنے بعد آنے والوں کے لیے بڑی سختی پیدا کر گئے، ایسا معیار قائم کر گئے جس پر پورا اتنا آسان نہیں۔ اس کے بعد حضرت عمر<sup>رض</sup> نے بھی وہ معیار قائم کیا جس کی نظر ممکن نہیں۔ بہر حال ہمارا معیار اور آئینہ میل یہی نظام ہے جو یہ حضرات قائم کر گئے۔ یہ پریوں کی کہانیاں نہیں ہیں، یہ تاریخی حوالق ہیں۔ یہ نظام قائم ہوا ہے بالفعل قائم ہوا ہے دنیا کی شہادت ہے کہ قائم ہوا ہے۔ اس شہادت کی ایک صدائے بازگشت اس صدی کے آغاز میں مہاتما گاندھی کی زبان سے اُس وقت بلند ہوئی جب کانگرس کی صوبائی وزارتیں تشكیل پائی تھیں۔ اُس وقت مہاتما گاندھی نے اپنے ساتھیوں سے کہا تھا کہ میں تمہارے سامنے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر (رضی اللہ عنہما) کی مثال پیش کرتا ہوں۔ اس نے کسی اشوك، بکر، اجیت، چندر گپت موریا اور رام چندر کی مثال پیش نہیں کی۔ مثال پیش کی تو حضرت ابو بکر<sup>رض</sup> اور حضرت عمر<sup>رض</sup> کی۔ یہ ہے میری گفتگو کا موضوع، جسے میں نے ”لذیز بود حکایت دراز تر گفتم؟“ کے مصدق شاید ذرا زیادہ پھیلا دیا۔ بہر حال یہ ہے اتمامِ جست، یہ ہے بعثتِ انبیاء و رسول<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی غرض و غایت اور یہ ہے محمد رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی ختم نبوت کا تقاضا۔ ایک نظامِ عدل اجتماعی کے قیام کے لیے پوری انقلابی جدوجہد محمد رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے کی اور پھر اس کے خلاف اٹھنے والی مژاحمتی اور مخالفانہ قوتوں سے خلیفہ کامل، خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق<sup>رض</sup> نبردا آزمائی ہوئے اور بالکل ایک مستحکم معاشرہ دے کر رخصت ہوئے۔ اب اس کھیت میں جس میں مل چل چکے تھے، کاشت کاری ہوئی، اور دور فاروقی و عثمانی میں نوع انسانی کے لیے نظامِ عدل اجتماعی کے عملی نمونے کی صورت میں ایک الہامی فصل جملہ برکات کے ساتھ ظہور میں آئی۔“

(یثاق، اگست ۲۰۰۷ء)

## علامہ اقبال اور وطنی قومیت

”ان کی ابتدائی تعلیم اور خاندانی پس منظر کے اندر مذہبی اثرات بڑے گھرے تھے۔ لیکن ۱۸۹۹ء میں ایم اے کرنے کے بعد سے لے کر ۱۹۰۵ء تک کا اقبال اور تھا۔ اس دور میں ایک طرف تو وہ ہندی نیشنلزم کے خوگز نظر آتے ہیں اور دوسری طرف ان کی شاعری میں مغل و بلبل کے افسانے نظر آتے ہیں۔ چنانچہ ”ترانہ ہندی“، ان کا اسی دور کا ترانہ ہے:-

سارے جہاں سے اچھا ہندوستان ہمارا  
ہم بلبلیں ہیں اس کی وہ گلستان ہمارا!

آج بھی یہ ترانہ ہندوستان حکومت کی سرپرستی میں ریڈ یو پرنٹر کیا جاتا ہے۔ بلکہ اس زمانے میں انہوں نے اپنی ایک نظم ”نیا شوال“ میں ایک شعر ایسا بھی لکھا جس کی ان کے بعد کے اشعار میں شدید ترین نفی ہوتی ہے:-

چ کہہ دول اے برہمن گرتو برانہ مانے  
تیرے صنم کدول کے بت ہو گئے پرانے  
پتھر کی موڑتوں میں سمجھا ہے تو خدا ہے  
خاکِ وطن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے!

اس درجے گھری ہندی قوم پرستی اقبال کے اندر بھی موجود تھی۔ لیکن آپ ۱۹۰۵ء میں ۲۸ سال کی عمر میں انگلستان چلے گئے اور تین سال تک انگلستان اور جرمنی میں رہے۔ اس دوران انہوں نے بیرسٹری کی۔ چونکہ فلسفی تھے اور پی ایچ ڈی بھی کر چکے تھے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس عرصے میں اقبال کی قلب ماہیت ہو گئی۔

یہ بات میں اپنے ذاتی تجربے کی بنابر کہہ رہا ہوں۔ میں پہلی مرتبہ ۱۹۷۰ء میں

انگلستان گیا جبکہ میرے چھوٹے بھائی ڈاکٹر ابصار احمد وہاں زیر تعلیم تھے تو میں نے مشاہدہ کیا کہ وہاں یونیورسٹیوں میں پڑھنے والے اور ایک ایک دو دوپی ایج ڈیز کیے ہوئے لوگ جمعہ کے روز اکٹھے ہوتے ہیں، قرآن پڑھتے ہیں، دروس قرآن کی مخالف ہوتی ہیں۔ وہ ایک دوسرے کو قرآن مجید پڑھ کر سناتے ہیں تاکہ تجوید کی غلطیوں کی اصلاح ہو سکے، جبکہ پاکستان میں میرے مشاہدے میں اس طرح کی بات نہیں آئی کہ یہاں اس سطح کے لوگ اس قسم کی مصروفیات میں مشغول ہوں۔ چنانچہ میرا تجزیہ یہ تھا کہ جن لوگوں کی بنیادی تربیت اور خاندانی اثرات میں نہ ہب کاغذ موجود ہوتا ہے تو چاہے اپنے ملک میں رہتے ہوئے اس کے آثار زیادہ ظاہر اور نمایاں ہو کر سامنے نہ آئیں، لیکن جب وہ ایک مخالف ماحول میں پہنچتے ہیں تو اس ماحول میں ان کے اندر کی چنگاری شعلہ بن کر بھڑکتی ہے۔ امریکہ میں بھی میں نے یہی کچھ دیکھا ہے کہ یہی دو نتیجے نکلتے ہیں کہ جو لوگ وہاں جاتے ہیں ان میں سے کچھ لوگ تو سیالاب کی رو میں بہہ جاتے ہیں، وہاں کی تہذیب میں رنگے جاتے ہیں اور شراب و شباب اور رقص و سرود وغیرہ ساری چیزیں ان کی زندگیوں میں شامل ہو جاتی ہیں، لیکن کچھ دوسرے لوگ جن میں دین کی حمیت کی کچھ چنگاری موجود ہوتی ہے وہ پھر دین کے معاملے میں فعال ہو جاتے ہیں اور وہ چنگاری ایک شعلہ بن کر بھڑک اٹھتی ہے۔ علامہ اقبال کے ساتھ بھی بعض یہی معاملہ پیش آیا۔ علامہ اقبال خود کہتے ہیں: رع "مسلمان کو مسلمان کر دیا طوفانِ مغرب نے"۔ چنانچہ وہاں سے واپس آنے کے بعد ۱۹۰۸ء سے ۱۹۳۰ء تک پورے ۲۲ برس علامہ اقبال نے یہی کچھ کیا کہ اسلام کے نظامِ فلک، فلسفہ اور حکمت کو اپنی شاعری اور نثر کے ذریعے بیان کیا اور قرآن کی ایک نہایت جدید اور بہت عمده تفسیر پیش کی۔ اگرچہ یہ تفسیر آپ کو "تفسیر اقبال" کے نام سے نہیں ملے گی، لیکن کلام اقبال خود تفسیر قرآن ہے۔ اقبال دعویٰ کرتا ہے کہ میرے پیغام میں سوائے قرآن کے اور کچھ نہیں ہے۔ اقبال سرورِ کائنات ﷺ کے حضور مذاہجات کرتے ہوئے کہتے ہیں: ۔

گر دلم آئینہ بے جوہر است  
ور بحرم غیر قرآن مضر است  
پرده ناموس فکرم چاک کن  
ایں خیابان را ز خارم پاک کن  
روزِ محشر خار و رسوا کن مرا!  
بے نصیب از بوسته پا کن مرا!

”اے اللہ کے رسول! اگر میرے دل کی مثال اس آئینے کی ہے جس میں کوئی جو ہر ہی  
شہزادہ اور اگر میری شاعری میں قرآن کے سوا کسی اور چیز کی ترجیحی ہے تو آپ میرے فکر  
کا پرده چاک کر دیجیے اور اس چمن کو مجھے جیسے کائنے سے پاک کر دیجیے۔ مزید برآں  
قیامت کے دن مجھے ذلیل و خوار کیجیے گا اور مجھے اپنی قدم بوسی سے محروم کر دیجیے گا!“

یہ اقبال کا دعویٰ ہے کہ اس نے جو کچھ کہا ہے قرآن سے کہا ہے۔

مجھے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کا جو تھوڑا بہت فہم اور فکر دیا ہے اس کے ذرائع  
(sources) میں آٹھ اشخاص بہت نمایاں ہیں۔ ان میں سے دو ”ابوین“ ہیں، یعنی ابوالاعلیٰ مودودی اور ابوالکلام آزاد۔ دو ”دکتورین“ ہیں، یعنی ڈاکٹر محمد اقبال اور ڈاکٹر  
رفیع الدین۔ دو ”شیخین“ ہیں، یعنی شیخ الہند مولانا محمود حسن اور شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد  
عثمنی۔ قرآن فہی میں میں نے شیخ الہند مولانا محمود حسن کا ترجمہ قرآن مجید بہت مفید پایا  
ہے، جس پر شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد عثمنی کے حواشی ہیں۔ ان کے علاوہ دو  
”تی این“ ہیں، یعنی مولانا حمید الدین فراہی اور مولانا امین احسن اصلاحی، جنہوں نے  
قرآن مجید کے مضامین کے اندر موجود نظم کو واضح کیا ہے۔ اس طرح علامہ اقبال بھی  
میرے لیے قرآن مجید کے فہم اور فکر کا بہت بڑا ذریعہ ہیں۔ بلکہ بچپن میں ہی مجھ پر علامہ  
اقبال کا بہت زیادہ گہرا اثر ہے۔ میں پانچ سو جماعت کا طالب علم تھا جب ان کی نظم  
”جواب شکوه“ کا یہ شعر میرے ذہن میں چپک کر رہ گیا:

وہ زمانے میں معزز تھے مسلمان ہو کر  
اور تم خوار ہوئے تارکِ قرآن ہو کر!

علامہ اقبال نے مغربی فکر پر شدید تلقین کی اور خاص طور پر مغربی تہذیب کی نفی کی۔ اس سب سے بڑھ کر وہ تجدید ملت اسلامی اور احیاء فکر اسلامی کے علمبردار بن کر سامنے آئے۔ سب جانتے ہیں کہ پہلی جنگ عظیم کے بعد ملت اسلامیہ کی کیا حالت ہو گئی تھی! سلطنت عثمانیہ کی دھیان بکھر گئیں۔ نواز ابادیاتی استعمار پورے عالم اسلام پر حکمران تھا اور عالم اسلام حکوم تھا۔ اقبال نے خوشخبری دی کہ اگرچہ اس وقت ملت اسلامیہ پسی اور دبی ہوئی ہے، لیکن اس کا دوبارہ غلبہ ہو گا، ملت اسلامیہ کی تجدید ہو گی، اسلام کی نشأۃ ثانیہ ہو گی۔ اس طرح اقبال اسلام کے روشن مستقبل کے مبشر بن کر سامنے آئے۔ اقبال نے ایک اور بہت بڑا کام جو کیا وہ ان کی طرف سے وطنی قومیت کی شدید ترین نفی ہے۔ اس لیے کہ اس وقت وطنی قومیت مسلمانوں کو اپنے اندر ہڑپ کرنے کے لیے پوری قوت کے ساتھ زور لگا رہی تھی۔ ہندوؤں میں اس دور میں مذہبی تجدید کا عمل بڑی شدت کے ساتھ شروع ہو چکا تھا۔ بنکم چیزیر جی ہندو احیاء کا بہت بڑا علم بردار تھا۔ اس نے ”بندے ماترم“ کا ترانہ پیش کیا جس میں زمین کی بندگی کا تصور ہے کہ بھارت ماتا! ہم تیرے بندے ہیں۔ بھارت میں آج بھی مسلمانوں کو مجبور کیا جا رہا ہے کہ وہ بھی سکولوں کے اندر یہ ترانہ پڑھیں اور مسلمان بھی تک اس کے خلاف مراجحت کر رہے ہیں۔

اس حوالے سے پھر دوسری شخصیت راجہ رام موہن رائے کی سامنے آئی۔ یہ شخص بہت بڑا عالم و فاضل اور دس کے قریب زبانوں کا ماہر تھا، جن میں مغربی زبانیں بھی تھیں اور مشرقی بھی۔ انگریز پادریوں نے جب یہاں پر تثییث کی تلقین شروع کی تو یہ شخص مسلمانوں کا ہمدرد بن کر سامنے آیا اور تثییث کی نفی کے لیے ”آئینہ توحید“ کے نام سے کتابچہ لکھا۔ یہ کچھ ایسی شخصیت بننے کی کوشش کر رہا تھا کہ مسلمان بھی اس کو قبول کریں۔ اس کے بعد پھر اس نے ”برہمو سماج“ کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا، اور وہی فلسفہ پیش کیا جو اس سے پہلے اکبر بادشاہ نے ”دین اللہ“ کے نام سے پیش کیا تھا کہ اللہ کو تو سب مانتے ہیں، بس اس کے نام مختلف ہیں، کسی نے اس کا نام مہادیور کھدیا، کسی نے اللہ اور کسی نے God۔ جبکہ شریعت اور رسالت (نعوذ بالله) فساد کی جڑ ہے، رسالت کی بنیاد

پر شریعتیں مختلف ہو جاتی ہیں، عبادتیں مختلف ہو جاتی ہیں، لہذا اس کو پس پشت ڈالو۔ دین الہی یا بالفاظِ دیگر دینِ اکبری میں درحقیقت کوشش یہ تھی کہ تمام مذاہب کو ایک ہاؤں دستے میں کوٹ کر، چھان پیس کر اور ایک سفوف بنا کر پورے ہندوستان کا ایک ہی مشترک مذہب وجود میں لاایا جائے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد الف ثانی شیخ احمد سہنیؒ کو کھڑا کیا جنہوں نے اس فتنے کی سر کوئی کی۔ رام موہن رائے نے بھی ”مجلس ایزوی“ کے نام سے اسی قسم کے ایک ادارے کی داغ تبلیل ڈالی۔ یہ فلسفہ مسلمانوں کے حق میں میٹھی چھری کی ماند تھا۔ اس لیے کہ اسلام اور شریعت کا سارا دارو مدار تو رسالت اور نبوت پر ہے۔ بقول اقبال:

بمحض فی بر سار خویش را کہ دیں ہمہ اوست

اگر بہ او نرسیدی تمام بلوہی است!

اگر قرآن کو حدیث و سنت اور رسالت سے کاش دیجیے تو پھر تو اسے موم کی ناک بنائے جدھر چاہیں موز لیں، اس کی جو بھی تعبیر اور تشریع چاہیں کر لیں۔

اس سلسلے کی تیسرا تحریک دیانت سرسوتی کی ”آریہ سماج“ تحریک تھی۔ یہ بہت پُرتشدد اور جارحیت پسند (militant) تحریک تھی اور ہندو معاشرے میں اس کو بہت پذیرائی ملی۔ انہوں نے کھل کر یہ کہا کہ ہندوستان صرف ہندوؤں کا ملک ہے، یہاں مسلمانوں کے لیے کوئی جگہ نہیں، لہذا مسلمان یا ہندو ہو جائیں یا پھر یہاں سے بھرت کر جائیں۔ اس آریہ سماج کے تحت پھر آرائیں ایسیں بنی جو ہندوؤں کی انتہائی جارحیت پسند تنظیم تھی۔ اسی طرح پھر شدھی کی تحریک شروع ہوئی کہ مسلمانوں کو دوبارہ ہندو بنایا جائے۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کے آباء و اجداد ہم ہی میں سے تھے جو مسلمان ہو گئے تھے، لہذا انہیں واپس لایا جائے۔ چنانچہ راجستھان کے علاقے میں یہ تحریک بڑی تیزی سے پھیل رہی تھی، جہاں مسلمانوں میں جہالت تھی، علم نہیں تھا۔ بس کسی صوفی اور بزرگ کے فیض سے وہ لوگ مسلمان تو ہو گئے تھے مگر ان کی تربیت کا کوئی انتظام نہیں ہوا کہا تھا۔ مسلمان حکومتوں نے تو اسلام کی تبلیغ و اشاعت اور مسلمانوں کی تعلیم و تربیت کا کوئی

انتظام سرے سے کیا ہی نہیں تھا۔ اسی طرح میوات کے علاقے میں میو مسلمان بڑی تیزی کے ساتھ ہندو ہور ہے تھے۔ اسی شدھی کی تحریک کا مقابلہ کرنے کے لیے مولانا الیاس نے تبلیغی جماعت کا نظام بنایا کہ بس چھ باتیں لے کر دیہا توں میں حاو اور تبلیغ کرو، کوئی تخریج نہیں ہوگی اور کھانے پینے کا انتظام بھی اپنا ہی کرنا ہو گا۔ پھر سنگھن کی تحریک شروع ہوئی کہ سب ہندوؤں کو جمع کر دیا جائے۔ ان حالات میں اقبال نے وظیفت کی شدید ترین نفی کی۔ ان کی نظم "وظیفت" ملاحظہ کیجیے:

اس دُور میں مے اور ہے، جام اور ہے، جم اور  
ساقی نے بنا کی روشنِ لطف و ستم اور  
تہذیب کے آزر نے ترشائے ضم اور  
مسلم نے بھی تعمیر کیا۔ اپنا حرم اور  
ان تازہ خداوں میں بڑا سب سے وطن ہے  
جو پیرہن اس کا ہے وہ مذہب کا کفن ہے!  
یہ بت کہ تراشیدہ تہذیب نوی ہے  
غارت گر کاشانہ دین نبوی ہے  
بازو ترا توحید کی قوت سے قوی ہے  
اسلام ترا دلیں ہے تو مصطفوی ہے  
نظارہ دیرینہ زمانے کو دکھا دے  
اے مصطفوی خاک میں اس بت کو ملا دے!

قلب ماہیت کا ذرا اندازہ کیجیے کہ وہی شخص جو کل کہہ رہا تھا کہ "خاک وطن کا مجھ کو ہر ذرہ دیوتا ہے" وہ آج اس وطن کو سب سے بڑا بت قرار دے کر اس کو پاٹ پاش کرنے کے لیے کس قدر زور دار الفاظ استعمال کر رہا ہے۔ قومی ریاست (Nation State) کا تصور اٹھا رہا ہے اس صدی سے یورپ میں شروع ہوا کہ ایک ملک میں رہنے والے سب شہری برابر ہیں اور ان کے اندر مذہب کا اختلاف کوئی حیثیت نہیں رکھتا، مذہب توہر شخص

کا پرائیویٹ معاملہ ہے، سرکاری سطح کے اور اجتماعی معاملات کی مذہب کے مطابق طے نہیں ہوں گے۔ اس ضمن میں ان کا ایک قطعاً سے بھی بڑھ کر ہے:-

منزل رہروال دور بھی، دشوار بھی ہے  
کوئی اس قافلہ میں قافلہ سالار بھی ہے؟  
بڑھ کے خبر سے ہے یہ معرکہ دین وطن  
اس زمانے میں کوئی حیدر کرار بھی ہے؟

واقع یہ ہے کہ علامہ اقبال نے اس سلسلے میں وہ کردار ادا کیا جو دین اکبری کا قلع قلع کرنے میں حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد سرہندیؒ نے ادا کیا تھا۔ اس اعتبار سے میں کہا کرتا ہوں کہ علامہ محمد اقبال حضرت مجدد الف ثانی کے بروز کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان کو حضرت مجدد الف ثانی کے ساتھ گہری نسبت تھی۔ فرماتے ہیں:-

حاضر ہوا میں شیخ مجدد کی لحد پر  
وہ خاک کہ ہے زیر فلک مطلع انوار  
اس خاک کے ذریعوں سے ہیں شرمندہ ستارے  
اس خاک میں پوشیدہ ہے وہ صاحب اسرار  
گردن نہ جھکی جس کی جہانگیر کے آگے  
جس کے نفس گرم سے ہے گرمی احرار  
وہ ہند میں سرمایہ ملت کا نگہبان  
اللہ نے بر وقت کیا جس کو خبردار

اقبال نے ان کو ”سرمایہ ملت کا نگہبان“ کہا ہے اور سرمایہ ملت کا تمام تردار و مدار ایمان بالرسالت پر ہے۔ چنانچہ حضرت مجدد الف ثانیؒ کے مکاتیب میں سب سے زیادہ زور اطاعت رسول پر ہے۔ اکبر نے دین الہی کے ذریعے سے اطاعت رسول کی جڑ کا نئے کی کوشش کی تھی لیکن مجدد الف ثانیؒ نے اس کو دوبارہ مستحکم کیا ہے۔

(میثاق، مئی ۲۰۰۷ء)

## انتخابات کے ذریعے اولی الامر کا تقرر

”اولی الامر کے تقریر کے لیے انتخابات کا طریقہ بھی اختیار کیا جا سکتا ہے، مگر ایکش کے نظام کو اسلامی ریاست میں کچھ حدود و قیود کا پابند کرنا ہو گا۔ تاہم روحِ عصر کا تقاضا ہے کہ انتخابات زیادہ سے زیادہ broad-based ہونا چاہئیں۔ زیادہ سے زیادہ لوگوں (شہریوں) کی رائے کا اس میں عمل دخل ہو۔ اس ضمن میں بھی سید الطائفہ امام اعظم ابو حنفیہ رض کو خراج تحسین پیش کرتا ہوں۔ انہوں نے فرمایا ہے کہ ”الْمُسْلِمُ كُفُورٌ لُكْلٌ مُسْلِمٌ“، یعنی ”قانونی و دستوری حقوق کے اعتبار سے تمام مسلمان برابر ہیں۔“ اسلامی ریاست میں ایسا نہیں ہو گا کہ ایک مسلمان مقیٰ ہے، لہذا اس کے قانونی و دستوری حقوق کچھ زیادہ تسلیم کیے جائیں اور ایک فاسق و فاجر مسلمان کے حقوق کچھ کم ہوں۔ ایک اسلامی ریاست میں تمام مسلمانوں کے شہری حقوق یکساں اور برابر ہیں، البتہ ذمہ داریاں پرد کرنے میں شہریوں کے علم و عمل کے لحاظ سے ان کے مابین امتیاز کیا جاتا ہے اور کیا جانا چاہیے۔ گویا اسلامی ریاست میں دوٹ وینے کا حق تمام مسلمانوں کو حاصل ہو گا۔ یہ بات اسلامی تعلیمات سے ہم آہنگ ہونے کے ساتھ ساتھ روحِ عصر کا تقاضا بھی ہے کہ زیادہ سے زیادہ لوگوں کو نظام حکومت میں اپنی شمولیت کا احساس ہو۔“ (کتاب: خلافت کی حقیقت)

## ہمارے عقائد

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

دین تنظیم اسلامی کے بنیادی دینی تصورات۔ یعنی عقائد۔ اہل سنت والجماعت کے مطابق ہیں، جن کی رو سے: ہر عاقل و بالغ مسلمان خواہ وہ مرد ہو یا عورت پر لازم ہے کہ وہ:

(اللّٰہ) پورے شعور و ادرائک کے ساتھ اقرار کرے کہ:

آمُتْ بِاللّٰهِ كَمَا هُوَ بِاسْمَاهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِيلُ جَمِيعِ أَحْكَامِهِ، إِقْرَارٌ بِاللّٰهِ  
وَتَصْدِيقٌ بِالْقَلْبِ

یعنی میں یقین رکھتا ہوں اللہ پر جیسا کہ وہ اپنے اسماء و صفات سے ظاہر ہے اور قبول کرتا ہوں اس کے جملہ احکام اقرار کرتا ہوں زبان سے اور تصدیق کرتا ہوں دل سے! — اور آمُتْ بِاللّٰهِ وَمَلِئَكِهِ وَكَبِيرِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرٌ وَشَرٌّ مِنَ اللّٰهِ  
تَعَالٰى وَالْبَعْثَ بَعْدَ الْمَوْتِ

یعنی میں یقین رکھتا ہوں اللہ پر اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں پر اور یوم آخر پر اور تقدیر پر کہ اس کی بھلائی اور بُرائی سب اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہے اور منے کے بعد جی اُختنے پر۔

## تشریح

اسلام کی اساس ایمان پر قائم ہے اور ایمان کی تعبیر کے لیے ایمان محمل اور ایمان مفصل کے مندرجہ بالا الفاظ جو سلف سے منقول ہیں، حد درجہ موزوں بھی ہیں اور نہایت جامع و مانع بھی۔ اس لیے کہ ان میں ایمانیات کی تفصیل کے علاوہ دو اہم اور بنیادی نکتے بھی واضح ہو جاتے ہیں۔ ایک یہ کہ ایمان زبانی اقرار (جو اس قانونی ایمان یعنی اسلام کا رکن اولین ہے جس پر تمام دینی معاملات کا دار و مدار ہے اور جس پر اسلامی ہیئت اجتماعی کی بنیاد قائم ہوتی

ہے) اور تصدیق قلبی (جس پر اُس حقیقی ایمان کا دار و مدار ہے جس کی بناء پر آخرت میں کوئی شخص مومن قرار پائے گا) دونوں کا مجموعہ ہے اور دوسرے یہ کہ علمی و نظری اور اصولی اعتبار سے ایمان حقیقتاً ایمان باللہ ہی کا نام ہے۔ بقیة تمام ایمانیات اسی اصل کی فروع اور اسی اجمالی کی تفصیل ہیں۔ چنانچہ ایمان بالآخرت بھی اللہ تعالیٰ کی صفاتِ حکمت و عدل ہی کا مظہر ہے اور ایمان بالرسالت بھی اس کی صفاتِ ربوبیت و مہابت ہی کی توسعہ۔

اللہ وہ زندہ جاوید استی ہے جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ وہ الْحَدْدُ ہے یعنی ہر اعتبار سے تھنا اور اکیلاً چنانچہ نہ کوئی اس کی ذات میں شریک ہے نہ صفات میں نہ حقوق میں نہ اختیارات میں نہ اس کا کوئی ہم جنس ہے نہ ہم کفونہ ہم سر ہے نہ ہم پلہ نہ ضد ہے نہ نہ نہ مثل ہے نہ مثل۔ وہ الصَّمَدُ ہے یعنی وہ پورے سلسلہ کوں و مکان کا مبدع بھی ہے اور موجود بھی، خالق بھی ہے اور باری بھی، صانع بھی ہے اور مصور بھی اور اسی کی توجیہ و عنایت اسے تھامے ہوئے بھی ہے اور قائم کیے ہوئے بھی۔

وہ پاک اور منزہ و مبراء ہے ہر عیب، ہر نقص، ہر کمی، ہر ضعف، ہر احتیاج، ہر غلطی اور ہر کوتا ہی سے۔ گویا وہ سبوح بھی ہے اور الْقَدُّوسُ بھی۔ اور جامع ہے تمام محسن و مکالات کا، اور ہر خیر اور خوبی کا بدرجہ تمام و مکمال، گویا وہ الغنی بھی ہے اور الحمید بھی۔ کسی کو کوئی قوت و طاقت حاصل نہیں بجز اس کے اذن و اجازت کے، گویا وہی العلیٰ بھی، العظیم بھی، المتعال بھی ہے اور الْكَبِيرُ الْمُتَكَبِّرُ بھی۔ ”سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ“  
وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ“

اس کی ذات و راءُ الوراءُ ثم و راءُ الوراء ہے اور اس کی ماہیت اور کہہ کو کوئی نہیں جان سکتا، اور اس کی معرفت کی واحد راہ اس کے اسماء و صفات کے واسطے ہی سے ہے۔ چنانچہ تمام ایچھے نام اسی کے ہیں اگرچہ متعین طور پر اس کے اسماء حسنی و ہی ہیں جو قرآن اور حدیث نبوی میں وارد ہوئے۔ اسی طرح وہ تمام صفات کمال سے تمام و مکمال متصف ہے جن میں سے اہم ترین آٹھ ہیں یعنی (۱) حیات، (۲) علم، (۳) قدرت، (۴) ارادہ، (۵) سمع، (۶) بصر، (۷) کلام اور (۸) تکوین۔ چنانچہ وہی الحَقِیْقی ہے اور الْقَیْوُمُ بھی، السَّمِيعُ بھی ہے اور الْبَصِیرُ بھی، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ“ بھی ہے اور ”بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِیْمٌ“ بھی، ”فَعَالٌ لِمَا يُؤْدِيْدُ“ بھی ہے اور ”إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ“ کی شان کا حامل بھی۔ مزید برآں

اس کی جملہ صفات اس کی ذات ہی کے مانند مطلق ولا تناہی ہیں نہ کہ محدود و مقید اور قدیم ہیں نہ کہ حادث، اور ذاتی ہیں نہ کہ کسی اور کی عطا کردا۔

فرشتہ وہ برگزیدہ ہستیاں ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے نور سے تخلیق فرمایا۔ وہ صاحب تشخض وجود کے حامل ہیں نہ کہ مجرد قوائے طبیعیہ۔ ان کا نہ مذکور ہونا معلوم ہے نہ مونث۔ وہ خدا سے قرب ضرور رکھتے ہیں لیکن الوہیت میں ان کا کوئی حصہ نہیں۔ وہ اللہ کے حکم کے خلاف کچھ نہیں کرتے اور وہی کرتے ہیں جس کا حکم انہیں بارگاہ خداوندی سے ملے۔ وہ اللہ کے احکام کی تنفیذ بھی کرتے ہیں اور خالق مخلوق کے مابین پیغام رسانی بھی، چنانچہ وہی انبیاء و رسول تک وحی لاتے رہے ہیں۔ ان کی تعداد بے شمار ہے لیکن چار بہت مشہور بھی ہیں اور جلیل القدر بھی یعنی حضرت جبریل، حضرت میکائیل، حضرت اسرافیل اور حضرت عزرائیل علیہم السلام۔

اللہ کی کتابوں میں سے بھی چار ہی معلوم و معروف ہیں، یعنی توراة جو حضرت موسیٰ کو عطا ہوئی اور زبور جو حضرت داؤ کو عطا ہوئی اور انجیل جو حضرت عیسیٰ کو عطا ہوئی اور قرآن جو حضرت محمد ﷺ کو عطا ہوا، جو اللہ کی آخری کتاب اور نوع انسانی کے نام اللہ کا آخری اور مکمل پیغام ہے، جس کے بعد کوئی اور کتاب نازل نہ ہوگی اور جو من و عن محفوظ موجود ہے اور ہمیشہ رہے گا جبکہ باقی تینوں کتابوں میں رد و بدل اور تغیر و تحریف کا ہدف بن چکی ہیں، گویا اب قرآن ہی ان کا مصدقہ بھی ہے اور مفہومیں بھی۔ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے پیغمروں کے صحیفے عطا ہوئے جن میں سے کچھ اب دنیا میں سرے سے موجود ہی نہیں ہیں، باقی محرف اور مبدل ہیں۔

اللہ کے رسول نوع انسانی کے وہ برگزیدہ افراد ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے بنی آدم تک اپنا پیغام پہنچانے کے لیے وقت فوت چنا اور پسند فرمایا۔ وہ انسانیت کا اعلیٰ ترین نمونہ تھے اور سب گناہ سے پاک یعنی معصوم تھے۔ ان کی تعداد اللہ ہی کو معلوم ہے، قرآن مجید میں جن کے نام مذکور ہیں ان کے سوائے کسی اور کوئین کے ساتھ بنی یار رسول قرار نہیں دیا جاسکتا۔ ان میں سے پانچ حد درجہ اولو العزم اور نہایت عالی مرتبہ ہیں یعنی حضرت نوح علیہم السلام، حضرت ابراہیم علیہم السلام، حضرت موسیٰ علیہم السلام، حضرت عیسیٰ علیہم السلام اور سیدنا محمد ﷺ۔ ان میں سے بعض کو بعض پر بعض پہلوؤں سے جزوی فضیلت حاصل ہے لیکن جملہ انبیاء و رسول پر فضیلت کلی سیدہ لد آدم حضرت نہم ﷺ کو حاصل ہے، جو خاتم النبیین بھی ہیں اور آخر الرسل بھی اور جن کے بعد وہی نبوت کا روازہ ہمیشہ کے لیے کلی طور پر بند ہو چکا ہے۔

انبیاء و رسول کی تائید و تقویت کے لیے اللہ تعالیٰ عام مادی ضوابط کو عارضی طور پر م uphol  
کر کے گویا عادی قانون کو توڑ کر اپنی آیات ظاہر کرتا اور مجرمات دکھاتا رہا ہے۔ نبی اکرم ﷺ کو بھی بے شمار حسی مجرزے عطا ہوئے لیکن آپ کا اہم ترین اور عظیم ترین مجرزہ معنوی ہے یعنی  
قرآن حکیم۔

لیوم آخر وہ دن ہے جس میں تمام انسان دوبارہ زندہ ہو کر عدالت خداوندی میں محاصلہ  
اور جزا اوسرا کے فیصلے کے لیے پیش ہوں گے، جس کے نتیجے میں یا جنت میں داخلہ ہو گا یا جہنم  
میں۔ اس دن اقتدار مطلق اور اختیار کلی صرف اللہ واحد و قہار کے ہاتھ میں ہو گا، نہ کسی کو کسی  
جانب سے کوئی مدل سکے گی، نہ کوئی کچھ دے والا کر چھوٹ سکے گا، نہ کوئی سفارش ہی خدا کی پکڑ  
سے پھا سکے گی۔ انبیاء و رسول، صلحاء و اقیاء ملائکہ و ارواح اور سب سے بڑھ کر نبی اکرم ﷺ کے  
کے مراتب عالیہ کے اظہار و اعلان اور ان کے اعزاز و اکرام کے لیے شفاعت کی اجازت دی  
جائے گی اور گناہ گاراہل ایمان کے حق میں ان کی شفاعت قبول بھی ہو گی لیکن نہ وہ خدا کی مرضی  
اور منشاء کے خلاف کچھ کہیں گے اور نہ ہی خدا کی صفت عدل باطل ہو گی۔

لقدیر کے خیر و شر کامن جانب اللہ ہوتا یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ قادر مطلق ہے اور مخلوقات میں  
سے کسی کے بہیں میں نہیں کہ بغیر اس کی اجازت مخفی اپنے ارادے سے کچھ کر سکے۔ لہذا یہاں  
جو کچھ ظہور پذیر ہوتا ہے، خواہ وہ کسی کو بھلا لگے یا برآ اللہ کے اذن ہی سے ہوتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو  
تو خدا کا عاجز ولا چار ہونا لازم آتا ہے۔ مزید برآں وہ ”خَالِمُ مَا كَانَ وَ مَأْيَكُونُ“ بھی ہے۔  
چنانچہ اس پورے سلسلہ کون و مکان میں جو کچھ ماضی میں ہوا، یا حال میں ہو رہا ہے یا مستقبل میں  
ہو گا سب اس کے علم قدیم میں پہلے سے موجود ہے، اگر چہ اس کا یہ علم جبیر مخفی کو مستلزم نہیں۔  
گویا، ایمان بالقدر دراصل اللہ تعالیٰ کی دو صفات یعنی قدرت اور علم کے مضرات اور مقدرات  
ہی کو مانئے کا نام ہے۔

بعث بعد الموت سے مراد یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کا حکم ہو گا تجھے اولیٰ ہو گا، جس کے نتیجے  
میں کائنات کا پورا موجودہ نظام درہم برہم ہو جائے گا اور سب پر ایک عمومی موت طاری  
ہو جائے گی۔ پھر جب اللہ کا اذن ہو گا تجھے ثانیہ ہو گا اور سب جی اٹھیں گے اور حضرت آدم ﷺ سے  
لے کر تا قیام قیامت پیدا ہونے والے آخری انسان تک سب میدان حشر میں جمع کیے  
جائیں گے!

(ب) کلمہ طیبہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ" کے جملہ مضمرات و مقدرات کے فہم و شعور کے ساتھ گواہی دے کہ:

"أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ" یعنی میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوائے کوئی معبد نہیں، وہ تنہا ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد ﷺ اس کے بندے اور رسول ہیں۔

**تشريح:** اس شہادت کے جزو اول کا مطلب یہ ہے کہ زمین اور آسمان اور جو کچھ آسمان و زمین میں ہے سب کا خالق پروردگار مالک اور تکونی و تشریعی حاکم صرف اللہ ہے۔ ان میں سے کسی حیثیت میں بھی کوئی اس کا شریک نہیں ہے۔ گویا "إِلَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ" اور "إِلَهُ الْمُلْكُ وَإِلَهُ الْحَمْدُ"

اس حقیقت کو جانے اور تسلیم کرنے سے لازم آتا ہے کہ:

۱۔ انسان اللہ کے سوا کسی کو ولی و کار ساز حاجت روا اور مشکل کشا، فرید رس اور حامی و ناصرہ سمجھے، کیونکہ کسی دوسرے کے پاس کوئی اقتدار ہے ہی نہیں۔

۲۔ اللہ کے سوا کسی کو نفع یا نقصان پہنچانے والا نہ سمجھے، کسی سے تقویٰ اور خوف نہ کرے، کسی پر توکل نہ کرے کسی سے امیدیں دا بستہ نہ کرے کیونکہ تمام اختیارات کا مالک تنہا ہی ہے۔

۳۔ اللہ کے سوا کسی سے دعا نہ مانگے، کسی کی پناہ نہ حونڈے، کسی کو مدد کے لیے نہ پکارے۔ کسی کو خدا ای انتظامات میں ایسا دخیل اور زور آور بھی نہ سمجھے کہ اس کی سفارش قضاۓ الہی کو نال سکتی ہو، کیونکہ خدا کی سلطنت میں سب بے اختیار رعیت ہیں، خواہ فرشتے ہوں یا

انجیاء یا اولیاء۔

۴۔ اللہ کے سوا کسی کے آگے سر نہ جھکائے، کسی کی پرستش نہ کرے، کسی کو نذر نہ دے اور کسی کے ساتھ وہ معاملہ نہ کرے جو مشرکین اپنے معبدوں کے ساتھ کرتے رہے ہیں، کیونکہ تنہا ایک اللہ ہی عبادت کا مستحق ہے۔

۵۔ اللہ کے سوا کسی کو بادشاہ مالک الملک اور مقتدر اعلیٰ تسلیم نہ کرے، کسی کو باختیار خود حکم دینے اور منع کرنے کا مجاز نہ سمجھے، کسی کو مستقبل بالذات شارع اور قانون ساز نہ مانے اور ان تمام اطاعتیں کو قبول کرنے سے انکار کر دے جو ایک اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے تحت اور

اُس کے قانون کی پابندی میں نہ ہوں، کیونکہ اپنے ملک کا ایک ہی جائز مالک اور اپنی خلق کا ایک ہی جائز حاکم اللہ ہے۔ اس کے سوا کسی کو مالکیت اور حاکمیت کا حق نہیں پہنچتا۔  
نیز اس عقیدے کو قبول کرنے سے یہ بھی لازم آتا ہے کہ:

۶۔ انسان اپنی آزادی و خود مختاری سے دست بردار ہو جائے، اپنی خواہش نفس کی بندگی چھوڑ دے اور اللہ کا بندہ بن کر رہے جس کو اس نے الاستیم کیا ہے۔

۷۔ اپنے آپ کو کسی چیز کا مالک مختار نہ سمجھے، بلکہ ہر چیز حتیٰ کہ اپنی جان، اپنے اعضاء اور اپنی ذہنی اور جسمانی قوتوں کو تھجی اللہ کی ملک اور اس کی طرف سے امانت سمجھے۔

۸۔ اپنے آپ کو اللہ کے سامنے ذمہ دار اور جواب دہ سمجھے اور اپنی قوتوں کے استعمال اور اپنے برداو اور تصرفات میں ہمیشہ اس حقیقت کو مخوض اور کھو نظر کئے کہ اسے قیامت کے روز اللہ کو ان سب چیزوں کا حساب دینا ہے۔

۹۔ اپنی پسند کا معیار اللہ کی پسند کو اور اپنی ناپسندیدگی کا معیار اللہ کی ناپسندیدگی کو بنائے۔

۱۰۔ اللہ کی رضا اور اس کے قرب کو اپنی تمام سعی و جہد کا مقصد اور اپنی پوری زندگی کا محور ٹھہرائے۔ گویا اللہ تعالیٰ ہی اس کا محبوب حقیقی اور مطلوب و مقصود اصلی بن جائے۔

۱۱۔ اپنے لیے اخلاق میں برداو میں معاشرت اور تمدن میں، میہمت اور سیاست میں، غرض زندگی کے ہر معاملے میں صرف اللہ کی ہدایت کو ہدایت تسلیم کرے اور ہر اس طریقے اور ضابطے کو رد کر دے جو اللہ کی شریعت کے خلاف ہو۔

اس شہادت کے جزو ثانی سے واضح ہوتا ہے کہ سید ولدِ آدم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دو ہیئتیں ہیں۔ ایک یہ کہ آپ اللہ کے بندے ہیں اور دوسرے یہ کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔ پہلی ہیئت کے اعتبار سے آپ عبدیت کاملہ کے مقام پر فائز ہیں اور آپ کسی اس ہیئت کے علم اور اعتراف سے شرک کی ان جملہ اقسام کا کامل سدہ باب ہو جاتا ہے جن میں سابقہ امتنیں اپنے اپنے انبیاء و رسول کے فرط احترام، شدتِ عقیدت اور غلو محبت کے باعث ملوث ہو گئیں۔

دوسری ہیئت کے اعتبار سے آپ کے ترقی مبارک پر ختم نبوت اور ختم رسالت کا تاج بھی ہے اور آپ کے دستِ مبارک میں شہنشاہ ارض و سماء کی جانب سے انتہام نہت شریعت اور تکمیل دسن حق کا فرمانِ شاہی بھی ہے۔ گویا سلطانِ کائنات کی طرف سے روئے زمین پر بننے والے انسانوں کو جس آخری نبی کے ذریعہ سے مستند ہدایت نامہ اور ضابطہ قانون بھیجا گیا اور جس کو

اس ضابط کے مطابق کام کر کے ایک مکمل نمونہ قائم کر دینے پر مأمور کر دیا گیا، وہ محمد ﷺ ہیں۔  
اس امر واقعی کو جانے اور تسلیم کرنے سے لازم آتا ہے کہ انسان کو جملہ مخوقات میں  
شدید ترین محبت آنحضرت ﷺ ہی سے ہو اور آپؐ کی اطاعت اور اتباع ہی زندگی کا اصل  
طریق بن جائے۔ گویا:

- ۱۔ انسان ہر اس تعلیم اور ہر اس ہدایت کو بے چون و چراقوں کرے جو محمد ﷺ سے ثابت ہو۔
- ۲۔ اس کو کسی حکم کی تعییل پر آمادہ کرنے کے لیے اور کسی طریقہ کی پیروی سے روک دینے کے لیے  
صرف اتنی بات کافی ہو کہ اس چیز کا حکم یا اس چیز کی ممانعت رسول خدا ﷺ سے ثابت ہے۔
- ۳۔ رسول خدا ﷺ کے سوا کسی کی مستقل بالذات پیشوائی و رہنمائی تسلیم نہ کرے۔ دوسرے  
انسانوں کی پیروی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے تحت ہونہ کہ ان سے آزاد۔
- ۴۔ اپنی زندگی کے ہر معاملے میں خدا کی کتاب اور اس کے رسولؐ کی سنت کو جلت اور سند اور  
مرجع قرار دے۔ جو خیال یا عقیدہ یا طریقہ کتاب و سنت کے مطابق ہو اسے اختیار کرئے،  
جو اس کے خلاف ہو اسے ترک کر دے اور جو مسئلہ بھی حل طلب ہو اسے حل کرنے کے لیے  
اُسی سرچشمہ ہدایت کی طرف رجوع کرے۔
- ۵۔ تمام عصیتیں اپنے دل سے نکال دے خواہ وہ شخصی ہوں یا خاندانی، یا قبائلی و نسلی، یا قومی و  
وطنی، یا فرقی و گروہی کسی کی محبت یا عقیدت میں ایسا گرفقار نہ ہو کہ رسولؐ خدا کے لائے  
ہوئے حق کی محبت و عقیدت پر وہ غالب آجائے یا اس کی مدد مقابل بن جائے۔
- ۶۔ نبی اکرم ﷺ کے بعد پیدا ہونے والے کسی شخص کو نہ تو کسی بھی معنی میں نبی یا رسولؐ سمجھنے  
معصوم اور نہ ہی کسی کا یہ منصب اور مرتبہ سمجھنے کہ اس کے مانے پر انسان کا موسمن و مسلم سمجھا  
جانا منحصر ہو۔

نیز اسی کے متصتمنات کی حیثیت سے یہ بھی لازم آتا ہے کہ:

- ۷۔ یہ تسلیم کیا جائے کہ آپؐ نے جو نظام قائم فرمایا اور جو خلافت راشدہ کے دوران تمام و کمال  
قائم رہا، وہی ”دین حق“ اور ”نظام اسلامی“ کی صحیح ترین اور واحد مسلمہ تعبیر ہے۔ گویا  
خلافت راشدہ فی الواقع ”خلافت علیٰ منهاج النبوة“ تھی اور خلافتے اربعہ یعنی حضرات  
ابو بکر صدیق، عمر فاروق، عثمان غنی اور علی حیدر رضی اللہ تعالیٰ عنہم وارضاہم نبی اکرم ﷺ کے  
کے وہ ”خلافتے راشدین و مهدیین“ ہیں جن کی سنت آنحضرت ﷺ کے بعد دین میں

حجت کا درجہ رکھتی ہے۔

۸۔ یہ یقین رکھا جائے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم گھیں جنہیں آنحضرت ﷺ کی صحبت اور آپؐ کی تعلیم اور تزکیہ و تربیت سے براہ راست فیض یاب ہونے کی سعادت نصیب ہوئی، ممن حیثیت الجماعت پوری امت میں افضلیت مطلقہ کے حامل ہیں۔ حتیٰ کہ کوئی غیر صحابی کسی صحابی سے افضل نہیں ہو سکتا۔ ان کی محبت جزا ایمان ہے، ان کی تعظیم و توقیر دراصل نبی اکرم ﷺ کی تعظیم و توقیر ہے اور ان سے بعض وعداوت اور ان کی تحقیر و توہین درحقیقت آنحضرت ﷺ سے لفظ و عداوت اور آپؐ کی تحقیر و توہین ہے۔ ان کے مابین جزوی فضیلت کے بہت سے پہلو ہو سکتے ہیں لیکن فضیلت کلی متعین طور پر اس طرح ہے کہ تمام صحابہؓ میں ایک اضافی درجہ فضیلت حاصل ہے حضرات اصحاب بیعت رضوان کو پھر ان پر ایک مزید درجہ فضیلت حاصل ہے حضرات اصحاب بدرو کو پھر ان پر ایک اور درجہ فضیلت کے حامل ہیں حضرات عشرہ مبشرہ اور ان میں فضیلت مطلقہ حاصل ہے حضرات خلفاء ار بع دو جن کی افضلیت علی ترتیب الخلافت ہے یعنی افضل البشر بعد الانبياء بالتحقيق ہیں حضرت ابو بکر صدیقؓ پھر درجہ ہے حضرت عمر فاروقؓ کا، پھر مقام ہے حضرت عثمان غنیؓ کا اور پھر مرتبہ ہے حضرت علی حیدرؓ کا!

مزید برآں صحابہ کرام ﷺ کل کے کل ”عدول“ ہیں اور ان کے مابین اختلاف و نزاع نفسانیت کی بناء پر نہیں بلکہ خطائے اجتہادی کی بنا پر ہوا۔ چنانچہ مشا جراتِ صحابہؓ کے باب میں محتاط ترین روشن تو یہ ہے کہ ”کَفِ لِسان“ سے کام لیا جائے اور کامل سکوت اختیار کیا جائے تاہم کوئی حقیقی اور واقعی ضرورت ہی لاحق ہو جائے تو ایک کو ”مصيب“ یعنی صحیح مؤقف پر اور دوسرے کو ”مخطي“ یعنی راہ خطائے اجتہادی پر تو قرار دیا جاسکتا ہے لیکن کسی کو بھی سب و شتم یا الزام و اتهام کا ہدف بنانا جائز نہیں ہے!

(ج) ہر قسم کے کفر اور جملہ انواع و اقسام شرک اور تمام رذائل و ذمائم

اخلاق سے شوری طور پر اعلان براءت کرنے یا اس الفاظ کہ:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ أَنْ أُشْرِكَ بِكَ شَيْئًا وَ أَنَا أَعْلَمُ بِهِ وَ أَسْتَغْفِرُكَ لِمَا لَأَعْلَمُ بِهِ تُبَّعْ عَنْهُ وَ تَرَأَتْ مِنَ الْكُفُرِ وَ الشِّرْكِ وَ الْكِذْبِ

وَالْغِيْثَيْةِ وَالْبِدْعَةِ وَالنَّمِيمَةِ وَالْفَوَاحِشِ وَالْبُهْتَانِ وَالْمَعَاصِيٌ كُلُّهَا۔  
 یعنی ”اے اللہ میں تیری پناہ مانگتا ہوں اس سے کہ تیرے ساتھ کسی کو جانتے  
 بوجھتے شریک کروں اور تجھ سے مغفرت کا طلب گار ہوں اگر کبھی بے سمجھے  
 بوجھے ایسا ہو جائے اور میں اعلان برائت کرتا ہوں ہرنوش کے کفر سے  
 شرک سے، جھوٹ سے، غیبتوں سے بدعت سے، چغل خوری سے بے حیائی  
 کے کاموں سے، بہتان طرازی سے اور جملہ نافرمانیوں سے۔“

(۶) سابقہ زندگی کے تمام گناہوں پر نہایت الحاج وزاری سے بارگاہ  
 خداوندی میں مغفرت کا طلب گار ہوا اور آئندہ کے لیے کامل خلوص و  
 اخلاص کے ساتھ توبہ کرے، ان الفاظ کے ساتھ کہ:

أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّيْ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتُهُ عَمَدًا أَوْ خَطَاً سِرًا أَوْ عَلَانِيَةً  
 وَأَتُوْبُ إِلَيْهِ مِنَ الذَّنْبِ الَّذِيْ أَعْلَمُ وَمِنَ الذَّنْبِ الَّذِيْ لَاَعْلَمُ إِنَّكَ  
 أَنْتَ عَلَّامُ الْغَيْوَبِ وَسَتَارُ الْعَيْوَبِ وَغَفَارُ الدُّنُوبِ

”میں اللہ سے معافی کا خواستگار ہوں تمام گناہوں پر خواہ میں نے جان  
 بوجھ کر کیے ہوں یا غیر ارادی طور پر اور خواہ چھپ چھپا کر کیے ہوں خواہ  
 علانیہ طور پر اور خواہ وہ میرے علم میں ہوں خواہ میرے علم میں نہ ہوں۔  
 اے اللہ تو ہی تمام غیبوں کا جانے والا اور تمام عیبوں کی پردہ پوشی کرنے والا  
 اور تمام گناہوں کی بخشش فرمانے والا ہے!“

**تشريح:** توبہ صرف زبان سے کلمات توبہ کے او اکر دینے یا ان کے ورد یا وظیفہ بنالینے کا نام  
 نہیں ہے بلکہ گناہ پر حقیقی ندامت اور واقعی پیشمانی اور معصیت سے کلی اجتناب کے عزم مضموم  
 کے ساتھ بارگاہ خداوندی میں رجوع کرنے اور گناہ و معصیت کو بالفعل ترک کر دینے کا نام  
 ہے۔ یہ تین شرائط ان کوتایوں کے ضمن میں کافی ہیں جو حقوق اللہ کے باب میں ہوں۔ حقوق  
 العباد سے تعلق رکھنے والے معاصی کے لیے ایک چوتھی اضافی شرط یہ ہے کہ جس کسی پر زیادتی

ہوئی ہواں کی تلافی کی جائے یا اس سے معافی حاصل کی جائے۔

(۶) گھرے احساسِ ذمہ داری کے ساتھ اعلان کرے کہ وہ ہر طرف سے یکسو ہو کر صرف اللہ کا ہو کر رہے گا، رضائے الہی ہی اس کا اصل مقصود و مطلوب ہوگی اور نجات و فلاح اخروی کا حصول ہی اس کا اصل نصبِ اعین ہوگا۔ اور جس طرح اس کی نماز اور قربانی صرف اللہ کے لیے ہوگی اسی طرح اس کے جسم و جان، مال و منال حتیٰ کہ زندگی اور موت سب اللہ ہی کے لیے ہوں گے۔ یعنی:

إِنَّى وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا آتَا  
مِنَ الْمُشْرِكِينَ — اور — إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي  
لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذِلِّكَ أُمِرْتُ وَآتَانِي أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ

**تشریح:** ہر ذی شعور مسلمان کا اولین فرض یہ ہے کہ وہ اللہ کی محبت سے سرشار ہو کر اپنی پوری زندگی اس کی کامل اطاعت میں دے دے (جو لازماً اطاعتِ رسول ہی کے واسطے سے ہوگی)! اسی رویے کا نام عبادتِ رب ہے جو ہر انسان سے اللہ کا پہلا مطالبہ ہے اور جس کی طرف نوع انسانی کو دعوتِ دینے کے لیے تمام انبیاء و رسول مبعوث ہوئے اور جوازِ روزے قرآن جنوں اور انسانوں کا عین مقصد تخلیق ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس پر لازم ہے کہ اپنی صحبت و قوت، فرصت و فراغت، صلاحیت و استعداد، مال و دولت، اور وسائل و ذرائع کا زیادہ سے زیادہ حصہ تو اسی بالحق اور تو اسی بالصبر، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر، احراقِ حق اور ابطالِ باطل، دعوتِ الی اللہ اور تبلیغِ دین، نصرتِ خدا و رسول اور حمایت و اقامۃ و دین، اور شہادتِ حق علی الناس اور اظہارِ دین حق علی الدین کلّہ کے لیے وقف کر دے اور اس کے لیے محنت و مشقت، انفاق و ایثار، ترک و اختیار، ابتلاء آزمائش، صبر و مصاہرات، استقامت و مقاومت۔ الغرض بحرث اور جہاد فی سبیل اللہ کے جملہ مراحل کے لیے مقدور بھرہت و عزیمت کی راہ اختیار کرے۔ یہ تمام فرائض ہر مسلمان پر حسب صلاحیت و استعداد اور مطابق و سمعت و قوت عائد ہوتے ہیں اور ان کی انجام دہی میں ہی میں ہی بندے کی وفاداری کا اصل امتحان ہے!

(کتاب: تعارف تنظیم اسلامی)



## منافق کی علامت

”نبی اکرم ﷺ نے منافق کی جو علامتیں بیان فرمائی ہیں ان میں کذب کو سرفہرست رکھا ہے۔ آپ نے فرمایا:

**﴿آیةُ الْمُنَافِقِ ثَلَاثٌ﴾ : إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا اؤْتُمِئَ خَانَ﴾** (۱)

”منافق کی تین نشانیاں ایسی ہیں : (۱) جب بات کرے جھوٹ بولے۔  
 (۲) جب وعدہ کرے خلاف ورزی کرے اور (۳) جب اس کے پاس کوئی چیز بطور امانت رکھوائی جائے تو خیانت کرے۔“

یہاں چونکہ معاملہ اس نوع کے نفاق کا نہیں ہے جو ذہنوں میں بیٹھا ہوا ہے کہ منافق تو اسے کہتے ہیں جس نے مسلمانوں اور اسلام کو زک پہنچانے کے لیے سازش کے طور پر اسلام کا البادہ اوڑھا ہو، لہذا اس حدیث کی تشریح میں بالعموم علماء کرام نفاق کی دو قسمیں بیان کرتے ہیں کہ ایک ہے نفاق اعتقدادی اور دوسرا نفاق عملی۔ ان کی توجیہ کے مطابق اس حدیث میں نفاق عملی کا تذکرہ ہے، نفاق اعتقدادی کا نہیں۔ بہر کیف اس بحث سے قطع نظر نبی اکرم ﷺ کا فرمان یہ ہے کہ یہ تین اوصاف وہ ہیں کہ جو اگر کسی کی طبیعت میں راخ ہو جائیں تو وہ پکا منافق ہے۔ ہاں اگر کبھی کسی وقت جھوٹ کا ارتکاب ہو جائے یا کبھی کسی وقت وعدہ خلافی ہو جائے تو یہ چیز نفاق کے ذیل میں نہیں آئے گی۔

یہ مضمون ایک اور متفق علیہ حدیث میں اس سے بھی زیادہ موکدہ شکل میں آیا ہے۔ نبی اکرم ﷺ فرماتے ہیں: ((أَرَبَعَ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا)) (۱) کہ چار خصائصیں ایسی ہیں کہ جس کسی میں وہ چاروں موجود ہوں تو وہ شخص منافق ہے، پکا اور کثر منافق! ایک روایت میں یہ اضافی الفاظ بھی آئے ہیں کہ آپ نے فرمایا: ((وَإِنْ

صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ) (۱۰) ”خواہ وہ شخص روزہ رکھتا ہو، خواہ نماز پڑھتا ہو اور خواہ اسے خود بھی یہ زعم ہو اور وہ یہ خیال کرتا ہو کہ میں مسلمان ہوں۔ لیکن اگر یہ چاروں وصف اس میں موجود ہیں تو وہ پکا منافق ہے۔ اس حدیث میں ان تین باتوں کے علاوہ جن کا ذکر کچھلی حدیث میں تھا، چوتھی چیز آپ نے یہ گنوائی: ((وَإِذَا حَاصَمَ فَجَرَ)) کہ جب کہیں کوئی جھگڑا ہو تو وہ آپ سے سے باہر ہو جائے نہ زبان پر کنٹروں رہے نہ جذبات پر۔ یہ چوتھا وصف یا چوتھی علامت ہے منافق کی۔ حضور ﷺ نے اس حدیث میں مزید وضاحت فرمائی کہ جس میں یہ چاروں خصلتیں جمع ہیں وہ تو کثر منافق ہے اور جس میں ان میں سے کوئی ایک وصف پایا جاتا ہے اس میں اسی مناسبت سے نفاق موجود ہے۔ یہ ہے نفاق کی حقیقت از روئے قرآن و حدیث!“  
 (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب، درس 19)



”ہماری ملکیت میں جو سامان اور مال ہے کیا ہم اس کے استعمال میں بھی اپنی مرضی نہیں کر سکتے؟ یہ وہی تصور ہے جو آج کے جدید زمانے میں sacred right of ownership کے خوبصورت الفاظ میں پیش کیا جاتا ہے، جبکہ اسلام میں ملکیت کا ایسا تصور نہیں ہے۔ اسلام کی رو سے ہر چیز کا مالک اللہ ہے اور دنیا کا یہ مال اور ساز و سامان انسانوں کے پاس اللہ کی امانت ہے، جس میں اللہ کی مرضی کے خلاف تصرف کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ لہذا اسلام ملکیت کے کسی ”قدس حق“، ”کو تسلیم نہیں کرتا“ کیونکہ۔۔۔

ایں امانت چند روزہ نزدِ ماست

درحقیقت مالک ہر شے خداست

یعنی یہ مال و دولت ہمارے پاس چند دن کی امانت ہے، ورنہ حقیقت میں ہر شے کا مالک حقیقی تو اللہ ہی ہے۔“

(میثاق مارچ 2013ء)

## حضرت بوقت مرگ

”ایک برا حسرت کا وقت آئے گا جب انسان کفِ افسوس ملے گا کہ اے کاش! میں اس مال کو اللہ کی راہ میں صدقہ کر سکتا۔ آج یہ لوگ دونوں ہاتھوں سے مال جمع کر رہے ہیں، گھروں کی آرائش وزیارات پر بے تحاشا خرچ ہو رہا ہے، ان میں نامعلوم کہاں کہاں سے فرنچیز اور کارکری جمع کی گئی ہے، یہ سب چیزیں انسان کو بڑی محبوب ہیں «وَمَسْكِنُ تَرْضُونَهَا» (التوبۃ: ۲۲) لیکن ایک وقت ایسا آئے گا جس کے بارے میں سورۃ القيامة میں ہے: «وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقِ» کہ وہ فراق کا وقت ہو گا۔ مال و دولت اور جائیداد سب کو چھوڑ کر جانا ہو گا، یہاں سے نکلا ہو گا، اپنے عزیزوں اور رشتہ داروں سے بھی تعلق منقطع ہو کر رہے گا، اہل و عیال سے بھی جدا ہونا پڑے گا، اُس وقت انسان حسرت سے کہے گا: «رَبِّ لَوْلَا أَخْرَتْنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٌ» کہ اے رب! کیوں نہ تو نے مجھے ذرا اور مہلت دے دی! تو اگر ذرا اس وقت کو نال دے تو «فَأَصَدَّقَ» پھر میں یہ سب کچھ تیری راہ میں دے دوں، سارا مال صدقہ کر دوں «وَأَكُنْ مِّنَ الصَّابِرِينَ» اور میں بالکل سچائی اور صداقت کی راہ اختیار کر لوں۔ کاش مجھے تھوڑی سی مہلت اور مل جاتی تو میں صاحبین میں سے ہو جاتا!! اس وقت بس یہی ایک حسرت ہو گی، لیکن اس کا کوئی نتیجہ برآمد نہیں ہو گا۔ اس لیے کہ اللہ کی یہ سنت ثابتہ ہے کہ جب کسی کا وقت معین آجائے تو پھر اسے موخر نہیں کیا جاتا۔ «وَلَنْ يُؤْخُذَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا» امتحان کا وقت ختم ہو چکا، اب تو نتیجہ کے نکلنے کا انتظار کرو! اور آخری تنیہ کردی گئی کہ «وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» ”اللہ جانتا ہے جو کچھ کر تم کرتے ہو۔“ اس وقت کی یہ جزع فزع اور نالہ و شیون بھی فی الحقيقة منافقانہ ہو گی۔ اگر کہیں بالفرض کوئی مہلت مل بھی جائے تو پھر دوبارہ مال کی محبت عود کر آئے گی اور پھر تم اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے لکنی کتراؤ گے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب، درس 19)

## ایک غلط فہمی کا ازالہ

”ایک خیال یہ بھی عام لوگوں کے ذہنوں میں بیٹھ گیا ہے اور بعض روایات سے غلط طریقے پر یہ نتیجہ اخذ کر لیا گیا ہے کہ نفاق تو بس دُورِ نبویؐ ہی میں تھا، اس کے بعد اب نفاق کہیں موجود نہیں ہے۔ حالانکہ یہ تو ایک ایسا نفیاتی مرض ہے کہ کوئی انسانی معاشرہ کبھی اس سے خالی نہیں رہا۔ ہر انسانی جدوجہد میں تین طرح کے طبقات ہمیشہ موجود رہے۔ ایک وہ کہ جو کسی نئی دعوت کو یا نظریے کو حکم کھلا قبول کرتے ہیں، ہرچہ با دا با د کی شان کے ساتھ۔ دوسرے وہ جو حکم کھلا مخالفت کرتے ہیں اور اس دعوت یا جدوجہد کا راستہ روکنے کے لیے میدان میں آ جاتے ہیں۔ ایک تیرا طبقہ وہ ہوتا ہے کہ وہ کسی جانب سکونتیں ہوتا، بلکہ ادھر والوں سے بھی بنا کر رکھنا چاہتا ہے اور ادھر بھی اپنے روابط برقرار رکھنے کی کوشش کرتا ہے۔ اسے ہر قیمت پر اپنا تحفظ مطلوب ہوتا ہے کہ اگر اونٹ اس کروٹ بیٹھ جائے تب بھی ہمارے لیے بچاؤ کا کوئی راستہ رہ جائے اور اگر کہیں اس کروٹ اونٹ بیٹھنے تب بھی ہمارے لیے مکمل تباہی نہ ہو!۔ اس کیفیت کو قرآن ”تر بص“ سے تعبیر کرتا ہے اور یہی درحقیقت نفاق کی بنیاد ہے۔ سورۃ الحمد میں جہاں نفاق کی اصل حقیقت اور اس کے اسباب کا بیان ہے، وہاں یہ لفظ آیا ہے۔ اسی طرح سورۃ التوبۃ کی آیت ۲۳ میں بھی، جس کا حوالہ اس سے قبل دیا جا چکا ہے، یہ لفظ ہمارے مطالعے میں آ چکا ہے، کہاے نبی! ان مسلمانوں سے کہہ دیجیے کہ اگر تمہیں اپنے باپ اور اپنے بھائی اور اپنے بیٹے اور اپنی بیویاں اور اپنے رشتہ دار اور اپنے وہ مال جو تم نے جمع کیے ہیں اور اپنے کار و بار جو تم نے بڑی محنت سے جمائے ہیں اور جن کے مندا پڑ جانے کا تمہیں اندر یہ رہتا ہے اور اپنی جائیدادیں جو تمہیں بہت محبوب ہیں، اگر یہ تمام،

چیزیں محبوب تر ہیں اللہ سے اور اس کے رسول سے اور اس کی راہ میں جہاد سے تو جاؤ  
حالت تربص میں رہو انتظار کرو! — یہاں اسلوب میں غیظ و غضب نمایاں ہے اور  
الفاظ نیہ ہیں: ﴿فَتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ  
الْفَسِيقِينَ﴾ ”جاو“ انتظار کرو یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ نہادے اور اللہ ایسے  
فاسقوں کو ہدایت نہیں دیتا۔” (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب، درس 19)

## نہادنی

### نفاق کا علاج: انفاق

”دچکپ بات یہ ہے کہ ”نفاق“ اور ”انفاق“ دونوں کا سہ حرفي مادہ ایک ہی  
ہے یعنی ”ن ف ق“۔ اس سے ”نفق“ اور ”نافقاء“ کے الفاظ آتے ہیں جس  
سے منافقت کا لفظ نکلا ہے اور اسی مادے سے ”نَفَقَ يَنْفَقُ“ کے الفاظ مشتق  
ہیں جن سے باب افعال میں ”انفاق“ بنتا ہے، یعنی خرچ کر دینا اور کھپادینا۔  
یہی انفاق دراصل منافقت کا تیر بہدف علاج ہے۔ اللہ کی راہ میں جان و مال  
خرچ کرو، لگاؤ اور کھپاؤ! دل کی دنیا کو اس مال کی محبت اور اس کی نجاست سے  
پاک و صاف کرو! — دنیا کا تمام مال و اسباب محض برتنے اور استعمال  
کرنے کی چیز ہے (مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا) لیکن دیکھنا اس کی محبت دل میں رانخ  
نہ ہونے پائے، یہ مال و دولت دنیا کسی درجے میں بھی تمہارا مطلوب و مقصود نہ  
بن جائے! — اس کا ذریعہ یہی ہے کہ جو مال و دولت اللہ نے تمہیں عطا  
کیا ہے اسے زیادہ سے زیادہ اللہ کی راہ میں خرچ کرو۔ مال کی محبت کو دل سے  
کھرپتے اور نفس کے تزکے کے لیے یہ عمل بہت ضروری ہے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب، درس 19)

## تکمیل و ختم نبوت کا منطقی تقاضا

قرآن حکیم سے جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ نہ تمام نوع انسانی کے لئے رسول بنا کر مبعوث کئے گئے ہیں اور آپؐ کی رسالت تا قیام قیامت دائم اور جاری و ساری ہے تو اس کا منطقی نتیجہ یہ نکتا ہے کہ خاتم الانبیاء و آخر الرسل محمد ﷺ جو دین حق دے کر مبعوث فرمائے گئے تھے اور جس دین کو تمام نظامِ اہمیتے حیات پر غالب کرنا آپؐ کا فرض منصبی قرار دیا گیا تھا، اس دین کی دعوت و تبلیغ اور اقامت کا کام جاری رہے۔ چنانچہ اب یہ فریضہ امت مسلمہ کے سپرد ہوا۔ یعنی ایک طرف اللہ کا بیغام تمام ہی نوع انسان تک اس درجہ میں پہنچا دینا کہ لوگوں پر جنت قائم ہو جائے کہ وہ اللہ کے یہاں یہ عذر پیش نہ کر سکیں کہ ہم تک تیرا بیغام نہیں پہنچا۔ اور پھر اسی پرس نہیں بلکہ پورے کرہ ارضی پر دین حق کو بافعال غالب و قائم کرنا بھی اس امت کی ذمہ داری ہے۔ اس لئے کہ حضور اکرم ﷺ نفسِ نفس اپنے مشن کی ایک حد تک تکمیل فرمایا کہ اس دارِ فانی سے رحلت فرمائے گے۔ جزیرہ نماۓ عرب کی حد تک انقلاب کی تکمیل ہو گئی، لیکن آپؐ کا مشن تو در حقیقت اس وقت پایۂ تکمیل کو پہنچے گا جب پورے کرہ ارضی پر اللہ کا پرچم سب سے بلند ہو گا۔

اس پہلو سے جہاں تک نبی اکرم ﷺ کا تعلق ہے تو حضور اپنے فرض منصبی کے اعتبار سے اس پر مأمور تھے کہ آپؐ جزیرہ نماۓ عرب کی حد تک انقلاب کی تکمیل نفسِ نفس فرمادیں۔ یہ گویا آپؐ کی آفاقی، عالمی اور دامگی بعثت و رسالت کا اولین مرحلہ تھا جو پورا ہوا۔ لیکن ابھی بین الاقوامی اور عالمی سطح پر دعوت و تبلیغ کا کام باقی تھا جس کا نبی اکرم ﷺ نے اپنی حیاتِ دینی کے دوران نفسِ نفس آغاز فرمایا کہ پھر اس مشن کو امت کے حوالے فرمادیا کہ اب اس فریضہ کی عالمی سطح پر تکمیل تمہارے ذمہ ہے۔ اب ایک ایک فردنوع بشر تک دعوت و تبلیغ اور شہادت علی الناس کا فرض تمہیں انجام دینا ہے اور پورے کرہ ارضی پر اللہ کے دین کا بول بالا کرنا یعنی ”اسلامی انقلاب“ تم نے برپا کرنا ہے۔” (کتاب: حق انقلاب نبوی)

”کتنی بڑی خوش قسمتی ہے اُمتِ محمد (علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام) کی کہ یہاں کوئی مصنوعی شخصیت تراشنے اور گھر نے کی ضرورت نہیں ہے۔ دوسروں کو تو مصنوعی شخصیتیں گھر نی پڑتی ہیں اور ان کا معاملہ یہ ہوتا ہے کہ ہر دور میں انہیں ایک نئی شخصیت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس بات کی وضاحت کے لیے علامہ اقبال کا یہ مصروع بڑا پیارا ہے کہ ع ”می تراشد فکرِ ماہر دم خداوندے دگر!“ لیکن ہمارے پاس نبی اکرم ﷺ کی محبوب دلنواز، دلاؤیز، من مومنی، معراج انسانیت پر فائز شخصیت، جن کی سیرت و کردار پر کوئی دشمن بھی کہیں کوئی انگلی نہ رکھ سکا، انسانِ کامل، انسانی عظمت کا مظہر اتم شخصیت موجود ہے۔ آپ ﷺ کی شخصیت ہماری ملی شیرازہ بندی کے لیے مرکزی شخصیت ہے۔ آپ کے ساتھ ولی محبت، آپ کا ادب، آپ کی تقطیم، آپ کا احترام، آپ سے عقیدت، اگر اسلامی معاشرہ میں ان تمام امور کا جذبہ موجود رہے گا تو معاشرہ بنیانِ موصوں بنا رہے گا۔ آپ ﷺ کی شخصیت ہیں کہ جن کے متعلق بالکل صحیح کہا گیا ہے۔

ادب گاہیست زیر آسمان از عرش نازک تر

نفس گم کردہ می آید جنید و بازیزید ایں جا!

آپ وہ شخصیت ہیں جن کے بارے میں علامہ اقبال نے بالکل درست کہا ہے کہ  
بمصططفی بر سار خویش را کہ دیں ہمہ اوست

اگر به اونہ رسیدی تمام بلوہی است

اب اگر ہم ان دونوں بنیادوں کو جمع کریں تو ایک ہے ہماری ہمیت اجتماعیہ یا  
حیات ملی کے لیے دستوری، آئینی اور قانونی بنیاد۔ اور وہ ہے اللہ اور اس کے  
رسول ﷺ کے احکام کی اطاعت۔ یہ گویا ایک دائرہ ہے اور اس دائرے کے درمیان  
ہے ایک انتہائی دلنواز اور دلاؤیز شخصیت، بقول شاعر ع ”نگہ بلند، سخن دل نواز، جاں

پرسوں، کامصدقی کامل۔ اس کے لیے اگر ”مرکز ملت“ کی اصطلاح اختیار کی جائے تو مجھے اعتراض نہیں، لیکن اس شرط کے ساتھ کہ ہمارا یہ مرکز دام و قائم ہے۔ یہ کسی بھی دور میں بد لئے والا نہیں ہے، بلکہ یہ تو ہمیشہ ہمیش کے لیے تاقیم قیامت جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی شخصیت ہے جو ”مرکز ملت“ کے مقام پر فائز رہے گی اور حضور ﷺ کو معیارِ مطلق بنانا ہو گا۔ مختلف مسلمان معاشروں اور مختلف مسلمان ملکوں میں یقیناً جب رہنمای اور صلح سامنے آتے ہیں تو ہمیں ان سے محبت و عقیدت پیدا ہوتی ہے۔ اگر ترکوں کے دلوں میں مصطفیٰ کمال کی عظمت ہے تو ٹھیک ہے، وہ ان کے محسن تھے۔ اسی طرح پاکستانی مسلمانوں کے دلوں میں اگر قائدِ عظم محمد علی جناح مرحوم کی محبت ہے تو وہ سرت ہے، وہ ہمارے محسن ہیں۔ لیکن ہمیشہ کے لیے اور جوابدی معیارِ قائم و دام رہے گا وہ شخصیت جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی ہے۔ اگر ہم نے اس معیار کو مجرور کر دیا تو یہ جان لیجیے کہ پھر مسلمانوں کی حیاتِ ملی کی ایک اہم اساس منہدم ہو جاتی ہے۔ یہ ہمارا معیار ہے جو مستقل ہے، دام و قائم ہے۔ یہ نہ صرف ہماری تہذیب و ثقافتی ہم آہنگی کی ضمانت ویتا ہے، بلکہ اس تہذیبی و ثقافتی ہم رنگی، ہم آہنگی اور یکسانیت کے ساتھ تہذیب و ثقافت کا ایک تسلیل و تواتر ہے جو چودہ سو سال سے جاری و ساری ہے۔ وضع قطعی اور لباس کے حدود و قیود اور نشست و برخاست کے انداز، حضور ﷺ کے اوسہ حسنہ کے اتباع سے مسلمانوں میں فروغ پذیر ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمان چاہے مشرق بعید کے رہنے والے ہوں یا مغرب بعید کے غرض دنیا کے کسی خطے میں بنتے والے مسلمان ہوں، ان سب کے درمیان ایک مناسبت، ہم رنگی، اور یکسانیت نظر آتی ہے۔ یہ اسی لیے ہے کہ ان کے لیے مرکزی شخصیت ہمیشہ ہمیش کے لیے جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی ہے۔

(کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنمای اصول)

## مرتبہ و مقامِ محمدی کا لحاظ اشد ضروری ہے

”آنحضرت صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ نَبَّعْلَمُ کی حیاتِ طیبہ کے دوران کچھ واقعات ایسے ہوئے کہ جن میں لوگوں سے کچھ بے احتیاطی ہوئی، جس سے حضور صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ نَبَّعْلَمُ کا بلند ارفع و اعلیٰ مقام مجروح ہونے کا کچھ اندریشہ ہوا۔ کسی نے کبھی اپنی آواز کو حضور صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ نَبَّعْلَمُ کی آواز سے کچھ بلند کر لیا۔ اس پر فرمایا گیا کہ مسلمانو! ہرگز ایسا نہ کرنا۔ یہ وہ عمل ہے کہ تمہیں محسوس بھی نہیں ہو گا لیکن یہ اتنی بڑی گستاخی شمار ہو گی کہ تمہارے پچھلے کیے کرائے سارے اعمال رائیگاں ہو جائیں گے، تمہاری ساری نیکیاں اکارت جائیں گی۔ پھر ثابت انداز میں بھی فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے تقویٰ کی تعلیم اور اس کی افزائش کے لیے انہی حضرات کے دلوں کو جانچ کر اور پرکھ کر منتخب فرمایا ہے کہ جو اپنی آوازوں کو نبی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ نَبَّعْلَمُ کی آواز کے سامنے پست رکھتے ہیں۔ اس معاملہ میں باہر سے آنے والے بدروں سے کچھ بے احتیاطی ہو جاتی تھی۔ جیسے کتب سیرت میں واقعہ ملتا ہے کہ بنی تمیم کے کچھ لوگ آئے اور جیسا کہ وہاں کے بدروں کا ایک مزار تھا، انہوں نے مسجد بنوی میں آ کر پکارنا شروع کر دیا ”یا محمد اُخرج علینا“ یعنی ”اے محمد (صلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ نَبَّعْلَمُ) باہر آئیے“ — اس پر ان کوٹک دیا گیا، لیکن ساتھ ہی فرمادیا گیا کہ یہ لوگ ناسمجھ ہیں۔ ان کی نیت میں خلل نہیں ہے، یہ ان کے مزار کا اکھڑپن ہے جو ان کی طبیعت ثانیہ بن گیا ہے، اسی کا یہ ظہور ہے، لہذا تو کنے کے ساتھ ہی فرمایا گیا: ﴿وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾۵﴿اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ هُوَ الْمُغْفِرَةُ لِأَذْنَافِ الْعَبْدِ﴾ ”اللہ بنخشنے والا ہے، رحم فرمانے والا ہے“ لیکن احتیاط کی بہر حال ضرورت ہے۔

اس کے بعد آیت ۲ میں جوابات آئی ہے، اس پر ان شاء اللہ بعد میں گفتگو ہو گی۔ میں نے اس سورہ مبارکہ کے مضامین کو تین موضوعات میں تقسیم کیا ہے۔ چھٹی آیت کا تعلق ان معین موضوعات میں سے دوسرے موضوع سے ہے، لیکن آیات ۷ اور ۸ میں وہ

ا، م ترین بات آئی ہے جو موضوع زیرِ نگتو سے متعلق ہے۔ فرمایا: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيْكُمْ رَسُولَ اللَّهِ﴾ ”اچھی طرح جان لو کہ تمہارے مابین (جو محمد ﷺ کی شخصیت ہے وہ) اللہ کے رسول ہیں۔“ — اگرچہ یہ صحیح ہے کہ یہ محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب ہیں، لیکن تمہیں آپؐ کی جوشان ہر آن ملحوظ رکھنی چاہیے وہ یہ حقیقت ہے کہ حضور ﷺ کی شخصیت ہے کہ رسول ہیں۔ اب فرض کیجیے کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ یہ سمجھ کر کہ محمد ﷺ میرے بھتیجے ہیں، آپؐ کے ساتھ اس طرح کا معاملہ کریں جیسے ایک بڑا اپنے چھوٹے سے کرتا ہے تو یہاں حضور ﷺ کی رسول کی حیثیت کے محدود ہونے کا اندازہ تھا۔ لہذا فرمایا گیا: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيْكُمْ رَسُولَ اللَّهِ﴾ ”اور جان لو کہ (محمد ﷺ) تمہارے مابین اللہ کے رسول ہیں۔“ ان کے ساتھ وہ معاملہ کرو جو ایک امتی کو رسول کے ساتھ کرنا چاہیے اور وہ یہ ہے کہ حضور ﷺ کا ادب و احترام اور آپ ﷺ کی تعظیم و توقیر کو ہر آن ملحوظ رکھو۔

اس ضمن میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا یہ نقشہ خاص طور پر سامنے لا یا گیا کہ اللہ نے تمہارے دلوں میں ایمان کو رائخ اور جاگزین کر دیا ہے، اسے تمہارے دلوں میں کھبادیا ہے، تمہارے دلوں کو ایمان سے مزین کر دیا ہے اور کفر و فتن سے اور معصیت سے تمہیں طبعاً نفرت ہو چکی ہے۔ اس اسلوب میں جہاں صحابہ کرام ﷺ کی مدح ہے، وہاں یہ ترغیب و تشویق کا بھی انداز ہے کہ اس معاملے میں ذرا احتیاط ملحوظ رکھنے کی ضرورت ہے کہ حضور ﷺ کی ”رسول اللہ“ ہونے کی حیثیت کی حال میں بھی نظر انداز نہ ہونے پائے۔“



## عزت و شرف کی بنیاد: تقویٰ

”رنگِ نسل کی بنیاد پر انسانوں میں اونچی نسبت کا تصور قائم کرنا کہ فلاں نسل اعلیٰ ہے اور فلاں ادنیٰ“ نوع انسانی کا فلاں طبقہ بڑھیا ہے اور فلاں گھٹھیا۔۔۔ یہ بالکل غلط نظریہ اور سراسر غلط تصور ہے۔ یہ انسانوں کے درمیان فساد، نفرت اور عداوت پیدا کرنے والا تصور و نظریہ ہے۔ یہ اونچی نسبت اور اعلیٰ و ادنیٰ کی تقسیم اس فطری فرق و تفاوت کا بالکل غلط استعمال ہے جسے قرآن حکیم صحیح تسلیم کر رہا ہے کہ: ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَّقَبَائِلَ لِتَعَاوَرُفُوا﴾ ”اور ہم نے تمہاری قومیں اور تمہارے قبیلے بنائے تا کہ تم باہم ایک دوسرے کو پہچانو“۔۔۔ لیکن ایک بنائے شرف اور بنائے عزت بھی تمہارے مابین اونچی نسبت کا معاملہ صرف ایک بنیاد پر ہے۔۔۔ اور وہ بنیاد رنگ نہیں ہے، خون نہیں ہے، نسل نہیں ہے، وطن نہیں ہے، زبان نہیں ہے، شکل و صورت نہیں ہے، قومیت نہیں ہے، بلکہ وہ واحد بنیاد ہے تقویٰ، خدا ترسی، پرہیز گاری، نیکوکاری، اعلیٰ سیرت و کردار، اعلیٰ اخلاق اور حسن معاملات۔ اللہ کے نزدیک کوئی اونچا ہے تو ان اوصاف کی بنیاد پر اور کوئی نیچا ہے تو ان کے فتدان کی بنا پر۔ اونچی نسبت اور شرافت و رذالت کے لیے اس کے سوا اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی اور بنیاد نہیں ہے۔۔۔“

(کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنماء اصول)

## مقامِ رسالت کے حوالے سے ہماری ذمہ داری!

”رسول اللہ ﷺ کی ثابت شدہ سنیں اور احادیث ہمارے لیے حضور ﷺ کی  
قامِ مقام ہیں۔ نبی اکرم ﷺ آج بھی معنا ہمارے مابین موجود ہیں، اس لیے کہ  
حضور ﷺ کی سنیں آج بھی زندہ و پاکنده ہیں۔ حضور ﷺ کا اسوہ حسن آج بھی  
نصف النہار کے خوشید کی طرح درخشاں دتاباں ہے۔ ہمارے سامنے جب بھی کوئی  
بات حضور ﷺ کی آئے ہمیں اپنی عقل کو ایک طرف رکھ دینا چاہیے، اپنے فلسفے  
بگھارنے بند کر دینے چاہیں، اپنی منطق کو پس پشت ڈال دینا چاہیے اپنے ”اقوال“  
پرتالا ڈال دینا چاہیے۔ تحقیق تو ہو سکتی ہے کہ حضور ﷺ نے یہ بات فرمائی یا نہیں  
فرمائی، لیکن ادب کا تقاضا یہ ہے کہ حضور ﷺ کی حدیث کے حوالے سے جب بات  
سامنے آئے تو زبان فوراً بند ہو جائے، سرفوراً جھکا دیے جائیں۔ بعد میں اگر تحقیق  
سے معلوم ہو کہ روایت صحیح نہیں تو تھیک ہے، اس پر اب عمل نہیں ہو گا، لیکن ادب کا  
تقاضا یہ ہے کہ حضور ﷺ کی کوئی بات اگر سامنے آئے تو فوراً سر تسلیم خم کر دیا  
جائے۔ اگر اس کے برعکس پھر بھی ہم اپنے فلسفے چھانیں اور اپنی منطق بگھاریں تو یہ  
دہ طرزِ عمل ہو جائے گا: ﴿أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ﴾ ”مباوا تمہارے تمام اعمال  
اکارت ہو جائیں“ ﴿وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ②﴾ ”اور تمہیں اس کا اور اک واحد اس  
تک نہ ہو۔“ (کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنمای اصول)

## تحریک پاکستان میں مسلمانانِ ہند کا جوش و جذبہ

”قائد اعظم محمد علی جناح نے جب اسلام کاراگ الاپا اور تو والی گائی تو اس کے نتیجے میں قوم کو ”حال“ آگیا۔ آپ ذرا سوچیے کہ مسلم اقلیتی صوبوں کے لوگوں نے مسلم لیگ کو کیوں ووٹ دیے؟ کیا اتر پر دلیش اور مدرس پاکستان میں آسکتے تھے؟ اور کیا بسمی اور CP پاکستان کا حصہ بن سکتے تھے؟ یہ بات بظاہر عقل کے خلاف معلوم ہوتی ہے، لیکن یہ دراصل مسلمانوں کے حال میں آنے کا نتیجہ تھا۔ جہاں جذبات کی حکمرانی ہو جاتی ہے وہاں عقل ایک طرف رہ جاتی ہے، ورنہ اور کوئی وجہ نہیں تھی کہ پاکستان کے ساتھ کسی تعلق کے نہ ہونے کے باوجود اقلیتی صوبوں کے مسلمان پاکستان کے لیے مسلم لیگ کو ووٹ دیتے۔ قرارداد پاکستان ۱۹۴۷ء میں منظور ہو چکی تھی۔ اس کے بعد ۱۹۴۸ء میں مسلم لیگ کا میاں ہو گئی اور اسے پورے ہندوستان میں نہ صرف اکثریتی صوبوں میں بلکہ اقلیتی صوبوں میں بھی مسلمانوں کی واحد نمائندہ جماعت ہونے کی حیثیت حاصل ہو گئی۔

اس دوران میں دعائیں بھی بہت مانگی گئیں اور نعرہ لگایا گیا: ”پاکستان کا مطلب کیا؟ لا الہ الا اللہ۔“ اگرچہ کچھ لوگ کہہ دیتے ہیں کہ یہ کوئی سمجھیدہ نعرہ نہیں تھا، بلکہ پچوں کا بنایا ہوا نعرہ تھا۔ بے شک یہ پچوں کا بنایا ہوا نعرہ ہو لیکن بہر حال یہ مسلمانانِ ہند کے دلوں کی آواز بنا ہے۔ میں تو خود ان لوگوں میں سے ہوں جنہوں نے یہ نعرے لگائے ہیں۔ اس وقت میں ہائی سکول کے طالب علم کی حیثیت سے مسلم سوڈنیس فیڈریشن ضلع حصار کا جزل سیکرٹری تھا۔ ہم نے جلسوں، جلوسوں میں یہ نعرے لگائے ہیں اور جمعہ اور عیدین کے اجتماعات میں گڑگڑا کر اللہ تعالیٰ سے دعائیں مانگی ہیں کہ اے اللہ! ہمیں انگریز اور ہندو کی دو ہری غلامی سے نجات دے دئے ہمیں ایک آزاد خطہ ارضی عطا فرماؤ۔ وہاں پر ہم تیرے دین کا بول بالا کریں گے اور تیرے نبی ﷺ کی شریعت نافذ کریں گے۔

درحقیقت اگر یہ نظرہ اور پیغام نہ ہوتا تو پورے ہندوستان کے مسلمان ۱۹۴۶ء کے ایکشن میں مسلم لیگ کو ووٹ نہ دیتے۔ لہذا اس اعتبار سے یہی فیصلہ کن نظریہ تھا جو پاکستان کی بنیاد بنا۔

اسی زمانے میں ہندو مسلم کشاکش بھی انہا کو پہنچ گئی۔ چونکہ ہندوؤں کے لیے بھارت ماتا نہایت مقدس تصور ہے اور الگ وطن کا مطالبہ کر کے مسلمان گویا بھارت ماتا کو نکڑے کرنا چاہتے تھے لہذا ہندوؤں کے دلوں میں مسلمانوں کے خلاف شدید نفرت اور دشمنی پیدا ہو گئی اور اس دشمنی کا ظہور تقسیم ہند کے وقت ہوا۔ چنانچہ مسلمانوں کا قتل عام ہوا، انسان بھیریوں سے بڑھ کر سفاک بنا، چھوٹے چھوٹے بچوں کو اچھال کر نیزوں میں پرویا گیا، لاکھوں عورتوں کی عصمت وری ہوئی، بے شمار عورتیں اغوا ہوئیں، لاکھوں آدمی قتل ہوئے۔ ایک کروڑ انسان ادھر سے ادھر اور ادھر سے ادھر منتقل ہوئے۔ آبادی کی اتنی بڑی بحیرت تاریخ انسانی میں کبھی نہیں ہوئی۔

اس کے حوالے سے میں قائد اعظم کا ایک اور اقتباس پیش کر رہا ہوں، جو ۱۸ جنوری ۱۹۴۶ء کو سول اینڈ ملٹری گریٹ میں شائع ہوا۔ جیسیہ ہاں، اسلامیہ کالج لاہور میں مسلمان خواتین کا ایک اجلاس ہوا جس میں قائد اعظم نے فرمایا:

*"If we do not succeed in our struggle for Pakistan, the very trace of Muslims and Islam will be obliterated from the face of India.*

”اگر ہم پاکستان کے حصول کی کوشش میں کماب نہ ہو سکے تو ہندوستان سے مسلمانوں اور اسلام کا نام و نشان مٹ جائے گا۔“

اور یہ کوئی انہوںی بات نہیں تھی۔ بلکہ یوں سمجھتے کہ اس طرح ہسپانیہ کی تاریخ دہرائی جاتی۔ وہاں بھی مسلمانوں نے آٹھ سو برس حکومت کی تھی، لیکن پھر وہ وقت آیا کہ پندرہویں صدی کے آخر اور سولہویں صدی کے شروع میں وہاں مسلمانوں کا ایک بچہ تک باقی نہیں رہا۔ سارے کے سارے مسلمان یا تو قتل کر دیے گئے، یا زندہ جلا دیے گئے یا انہیں جہازوں میں بھر بھر کر افریقہ کے شمالی ساحل پر پھینک دیا گیا۔ وہاں غرناطہ کے محل اور مسجد

قرطیب اب بھی قابل دید ہیں، جو مسلمانوں کی آنحضرت سو بر س کی تہذیب کا مرثیہ کہتے ہیں۔  
علامہ اقبال نے کہا تھا:-

ہسپانیہ تو خونِ مسلمان کا ایں ہے  
ماہنِ حرم پاک ہے تو میری نظر میں!

وہی معاملہ ہندوستان میں بھی ہو سکتا تھا۔ یہ قائدِ اعظم کے الفاظ ہیں جن کی میں تائید کرتا ہوں، اس لیے کہ اُس وقت ہندو جارحیت اور تشدد پرستی اپنی انہتا کو پہنچ چکی تھی اور ہندو کے جذبات بھی انہتا کو پہنچ گئے تھے، اور اس کے بعد یہ کوئی انہوں بات نہیں تھی۔“

(بیثاق، ص ۲۰۰ء)

## غیر اسلامی نظام کے تحت زندگی کا کفارہ

”اس وقت ہمارا معاملہ یہ ہے کہ ہم غیر اسلامی نظام کے تحت زندگی گزار رہے ہیں اور یہ بہت بڑا گناہ ہے۔ سوال یہ ہے کہ اس صورت حال میں ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ دنیا میں کسی بھی جگہ اسلامی نظام قائم نہیں کر دیا جس بحرت کر جائیں اور اس مجرمانہ زندگی سے چھکارا پاسکیں۔ جب کہیں اسلام کا نظام ہی موجود نہیں ہے تو ہم سود یا سود کا غبار کھانے پر مجبور ہیں۔ اسی طرح ہمیں کئی اور ایسے گناہوں پر مجبور کر دیا گیا ہے جن کے خلاف ہمارا بس نہیں چلتا۔ ہم طوعاً و کرھا ان میں شریک اور حصہ دار ہیں۔ سوال یہ ہے کہ اس کا کوئی کفارہ بھی ہے جس کو ادا کر کے ہم اللہ کی جناب میں سرخرو ہو سکیں؟ تو میری نظر میں اس کا کفارہ یہ ہے کہ ہم اس طاغوتی نظام کے خاتمے اور اسلامی نظام کے قیام کے لیے جدوجہد اور کوشش کریں۔ ہم ایسا کریں گے تو یہ غیر اسلامی نظام کے تحت زندگی گزارنے کے گناہ کا کفارہ اور تلافی ہو جائے گی۔“

## خلافتِ راشدہ کے خصائص

” موجودہ دور میں اسلامی نظامِ خلافت کی بنیاد تین چیزوں پر ہوگی: (i) اللہ کی حاکیت (ii) قرآن و سنت کی بالادستی (iii) شورائیت یعنی جو معاملات مباحثات کے درجے میں ہوں گے وہ باہمی مشاورت سے طے ہوں گے۔

اس ضمن میں ایک بات ضرور نوٹ کر لیں کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد جو خلافت راشدہ قائم ہوئی تھی اس کے بعض خصائص ایسے ہیں جو دنیا میں دوبارہ repeat ہو سکتے۔ خلافت راشدہ دورِ نبوت کا ضمیر تھی، ان کے درمیان کوئی زمانی فصل نہیں تھا۔ آپؐ کا انتقال ہوتے ہی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی خلافت کا آغاز ہو گیا۔ اس لیے اس دور کی واقعاتی صورت حال میں چند باتیں اچھی طرح ذہن میں ہونی چاہیں:

(1) نبی اکرم ﷺ کی دعوت و تعلیم اور تربیت و تزکیہ کی وجہ سے بحیثیتِ مجموعی پورے ماحول پر خیر کا غالبہ تھا۔ یہیں کہ شر تھا، ہی نہیں، شر تھا ضرور، لیکن مغلوب اور دباہوا تھا۔ خاص طور پر وہ جماعت جو ہر وقت حضور ﷺ کے بہت قریب رہتی تھی ان کے اندر تو خیر کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا۔ آپؐ اپنے صحابہؓ سے تمام معاملات میں مشاورت فرماتے اور صحابہ کرامؓ بھی آپؐ کے حکم کے بغیر ایک قدم بھی نہ اٹھاتے تھے۔ آپؐ کا ان صحابہؓ سے تعلق اس قدر گہرا تھا کہ ایک دفعہ بعض لوگوں نے ان مقدار صحابہ کے ساتھ گستاخی کا معاملہ کیا تو رسول ﷺ نے باقاعدہ خطبہ دیا اور اس میں فرمایا:

((لَا تَسْبُوا أَصْحَابَيِ الْكَفَّارِ فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحْدِي ذَهَبًا مَا يَلْعَغُ مُدْهِدِهِمْ وَلَا نَصِيفَةَ))<sup>(۱)</sup>

”وَيَحْوِي! میرے صحابہ کو بر اجلاست کہو! یقیناً تم میں سے کوئی شخص اللہ کی راہ میں کوہِ أحد جتن سونا صدقہ کرے تب بھی وہ ان میں سے کسی کے اللہ کی راہ میں دیے گئے ایک مدد بلکہ آدمی کے بر ابر بھی نہیں پہنچ سکتا۔“

غور طلب بات تو یہ ہے کہ اس وقت آپ کے مخاطبین صحابہؓ ہی تھے، پھر بھی آپؐ نے فرمایا کہ میرے صحابہ کو گالی نہ دو۔ معلوم ہوا کہ ”اصحاحابی“ سے مراد آپؐ کی تیار کردہ خاص جماعت تھی، جو حزب اللہ کہلاتی تھی۔ (اس جماعت کے تفصیلی اوصاف سورۃ المائدۃ میں بیان ہوئے ہیں۔) یہ ایسی جماعت تھی جس کا تذکیرہ اس درجے ہو چکا تھا کہ اس سے آگے تذکیرہ کا تصور بھی ممکن نہیں تھا۔ اس کی ایک مثال ملاحظہ کیجئے، ایک جنگ میں حضرت علیؓ کا ایک مشرک سے مقابلہ ہوا۔ حضرت علیؓ اس پر غالب آگئے اور پچھاڑ کر اس کے سینے پر سوار ہو گئے۔ آپؐ ابھی خبر گھونٹنے ہی والے تھے کہ نیچے پڑے ہوئے کافرنے ان پر تھوک دیا۔ اب حضرت علیؓ اسے چھوڑ کر علیحدہ ہو گئے۔ وہ شخص سخت حیران ہوا کہ میں تو مغلوب تھا، میرے سینے میں تو خبر آیا چاہتا تھا، پھر میں نے ان کے چہرے پر تھوک کر ان کی توہین بھی کر دی، پھر یہ مجھے چھوڑ کر کھڑے کیوں ہو گئے؟ اُس نے حضرت علیؓ سے پوچھا: آپ نے ایسا کیوں کیا؟ حضرت علیؓ نے فرمایا: دیکھو میرا تم سے کوئی ذاتی جھگڑا نہیں ہے، میں تو تمہیں اللہ کے لیے قتل کر رہا تھا۔ اب جب تم نے میری توہین کی تو تمہاری اس حرکت سے میرے اندر ذاتی انتقام کا جذبہ بھی پیدا ہو گیا۔ اب اگر میں تمہیں قتل کرتا تو یہ عمل خالصتاً لوجہ اللہ نہ ہوتا، بلکہ اس میں میرا جذبہ انتقام بھی شامل ہو جاتا، اس لیے میں نے تمہیں چھوڑ دیا۔ نبی کریم ﷺ کے تربیت یافتہ صحابہؓ کے احساب پر نفس کا اندازہ کیجیے کہ عین حالت جنگ میں بھی انہوں نے اپنی نیت پر کڑی خود احسابی عائد کی ہوئی تھی۔ کیا اس کی کوئی ادنیٰ سی مثال بھی مل سکتی ہے؟ نیت کی پاکیزگی کا اس درجے لحاظ رکھنا، یہ صرف جماعت صحابہ کرام ﷺ کا ہی خاصہ تھا، جنہوں نے آپؐ سے تربیت پائی تھی۔

صحابہ کرام ﷺ کی مخصوص جماعت کے افراد ورع و تقویٰ کے امام، عدل و انصاف کے پیکر، ذینوی جاہ و جلال سے نفرت کرنے والے تھے، اس لیے ان کی امانت و دیانت پر مکمل اعتماد کیا جا سکتا تھا۔ خلافائے راشدین بھی چونکہ اسی گروہ کے افراد تھے اس لیے خلافت راشدہ میں ریاست کے تمام شعبوں مثلاً عدالیہ، انتظامیہ، فوج وغیرہ پر انہیں مطلق

اختیارات تفویض کرنا باعث ضرر نہیں تھا۔ چنانچہ ہمیں یہی دکھائی دیتا ہے کہ حضرت ابو بکر رض جو خلیفہ وقت ہیں، خود مجتہد بھی ہیں، قاضی بھی ہیں، حتیٰ کہ سپہ سالار بھی خود ہی ہیں۔ آج ہمیں سیدنا ابو بکر، سیدنا عمر، سیدنا عثمان اور سیدنا علی رض جیسی دیانت دار، فہمیں مخلص اور اللہ سے ڈرنے والی شخصیات میر نہیں ہیں۔ لہذا اب جملہ اختیارات کسی ایک فرد کی ذات میں مرکوز نہیں کیے جاسکتے۔

(۲) خلفاء راشدین تا حیات خلیفہ ہوتے تھے۔ یعنی ایک دفعہ جو صحابی خلیفہ منتخب ہو گئے تو وہ اپنی وفات تک کے لیے خلیفہ ہیں۔ لیکن اب ایسے نہیں ہو گا، اس لیے کہ خلفاء راشدین کے بارے میں قطعاً یہ اندیشہ نہیں تھا کہ کسی وقت انہیں اقتدار کا نشہ چڑھ جائے اور وہ لوگوں پر ظلم، جبر، تشدد، زیادتی کرنے لگیں اور ناصافی پر اتر آئیں۔ آج لوگوں کے اخلاقیات اس قدر اعلیٰ اور کردار اس قدر پختہ کہاں ہیں کہ وہ یہم وزر کی چمک سے مرعوب نہ ہوں۔ پلٹیکل سائنس کا اصول ہے:

*"Authority tends to corrupt and absolute authority corrupts absolutely."*

چنانچہ موجودہ دور میں حکومت کسی ایک فرد کے ہاتھ میں نہیں دی جائے گی۔ یہی وجہ ہے کہ اس وقت دنیا کے جدید قانون میں Constitutional Law ایک علیحدہ شعبہ ہے جس میں سارا زور اسی پر ہوتا ہے کہ چیک اینڈ بلنس رہنا چاہیے، یعنی اختیار کے اوپر بھی نگرانی ہو اور حاکم کے ذہن میں ہر وقت جواب دہی کا تصور موجود رہے۔ کیونکہ اگر کسی کے ہاتھ میں ایسا اختیار آ جائے جس پر نہ کوئی نگران ہوئے آدمی کو جواب دہی کی فکر ہو تو ایسا صاحب اختیار تو بد عنوان ہو جائے گا۔ یہ اصول خلفاء راشدین کے بارے میں نہیں ہے۔ لہذا جب انہیں ایک مرتبہ منتخب کیا گیا تو وہ پوری زندگی کے لیے خلیفہ بن گئے۔

(۳) اس وقت ایک اور انتہائی اہم بات یہ بھی تھی کہ صحابہ کرام رض میں قرآن اور حضور ﷺ کی پیدا کردہ درجہ بندیاں (gradations) بھی موجود تھیں۔ سب سے اوپر دس صحابہ یعنی عشرہ مبشرہ تھے، پھر تین سوتیرہ اصحاب بزر، پھر چودہ سو یا اٹھارہ سوا صحاب بیست رضوان، پھر فتح مکہ سے قبل ایمان لانے والے اور آخر میں وہ لوگ جو فتح مکہ کے

بعد ایمان لائے تھے۔ اس درجہ بندی کی بدولت امت کو فائدہ یہ ہوا کہ پہلے چاروں خلفاء امت کے دس بہترین لوگوں میں سے ہوئے۔ سب سے پہلے خلیفہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ تھے۔ انہوں نے تو اپنے بعد حضرت عمر بن الخطاب کے بارے میں فیصلہ دے دیا کہ میرے بعد یہ خلیفہ ہوں گے۔

حضرت عمر بن الخطاب اپنی شہادت کے وقت کسی خاص شخص کے بارے میں فیصلہ نہ کر پائے کہ کس کو خلافت سونپی جائے۔ انہوں نے اس کام کے لیے ایک کمیٹی بنادی۔ کمیٹی میں اپنے منتخب کردہ نہیں بلکہ اللہ اور رسول کے منتخب کردہ انہی عشرہ مبشرہ میں سے صحابہؓ کو شامل کیا۔ یہ نہیں کہا کہ سارے قبیلوں میں سے ایک ایک آدمی لے آؤ، جیسے ایوب خان نے کیا تھا کہ ایک الکشور کا لج بنا؛ اور بعد میں وہ صدر منتخب کر دیں۔ اُس وقت عشرہ مبشرہ میں حضرت عمر بن الخطاب کے علاوہ پانچ صحابہ رہ گئے تھے۔ آپؐ نے ان کی ایک باڑی بنادی اور اپنے بیٹے عبد اللہ بن عوفؓ سے کہا کہ ان کی گفتگو اور مشاورت کی گمراہی کرو۔ ان میں سے دو افراد سیدنا زبیر اور سیدنا طلحہ رضی اللہ عنہما نے کہا کہ ہم اس عہدے سے مستبردار ہوتے ہیں۔ اب باقی تین رہ گئے۔ ان میں سے حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے حضرت علی اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہما سے کہا کہ اگر آپ دونوں اپنا معاملہ میرے حوالے کر دو تو میں بھی آپ کے حق میں مستبردار ہوتا ہوں۔ دونوں نے ان کی اس تجویز کو تسلیم کر لیا۔ باقی علیؑ اور عثمانؓ رہ گئے۔ اس سے یہ بھی پتا چلا کہ کسی عہدے کا امیدوار ہونا جائز ہے۔ اس لیے کہ جب تین صحابہؓ امیدواری سے مستبردار ہو گئے تو جورہ گئے وہ یقیناً امیدوار تھے، ورنہ وہ بھی مستبردار ہو جاتے۔ اس کے علاوہ قرآن مجید میں حضرت یوسفؐ کے بارے میں مذکور ہے کہ انہوں نے خود کہا تھا: «إِنَّمَا يُحِبُّ الْأَرْضَ مَنْ يَعْلَمُهُ» (یوسف: ۵۵) ”محظی زمین کے خزانوں پر مقرر کر دو“۔ لہذا کسی خیر کے کام کے لیے آگے بڑھنا امیدواری نہیں بلکہ ذمہ داری کا بوجھ اٹھانے کے لیے اپنی آمادگی کا اظہار ہے۔ بہر حال حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ نے اہل حل و عقد سے تفصیلًا مشورہ کیا، اس کے علاوہ گلیوں میں کھیلتے بچوں سے اور خواتین سے بھی رائے لی اور بالآخر حضرت عثمانؓ کو

منتخب کر دیا۔

بہر حال میں یہ عرض کر رہا تھا کہ صحابہ میں گریدیشن تھی جو خود نبی کریم ﷺ نے قائم کی تھی۔ ایسا معاملہ اب نہیں ہے۔ ایک شخص براحتی نظر آ رہا ہے، لیکن اس کے اندر کیا ہے ہم نہیں جانتے۔ آیا اس کی خلوت اور جلوت ایک جیسی ہے، ہمیں علم نہیں ہے۔ البتہ خلافے راشدین کے بارے میں نبی کریم ﷺ کی سند موجود تھی۔

(۲) ایک بات اس دور میں یہ تھی کہ معاشرہ قبائل تھا، جس میں قبیلے کا سردار اپنے قبیلے کا نمائندہ ہوتا تھا۔ قبیلے کے ایک ایک فرد سے پوچھنے کی ضرورت نہیں تھی۔ قبائل کے سردار جمع ہو کر طے کر لیں تو ﴿أَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَبِينُهُمْ﴾ کا حق ادا ہو جاتا تھا۔ اب تمدنی ارتقاء کے نتیجے میں سماج اس سطح تک آپنچا ہے کہ سیاسی عمل میں ہمیں تمام لوگوں سے رائے لینی ہوگی۔

مذکورہ چند چیزیں خلافت راشدہ کے خصائص ہیں، جواب دوبارہ دنیا میں نہیں آ سکتے۔ البتہ خلافت کا جوہر باقی رہے گا کہ حاکیست اللہ کی ہو گی، سپریم لاء قرآن اور سنت ہو گا اور اس کے نیچے نیچے مباحث امور باہمی مشاورت سے طے ہوں گے۔“ (یثاق، اگست ۲۰۰۹ء)

”آج بھی پوپ کو پورا اختیار حاصل ہے کہ وہ جو چاہے فیصلہ کرے۔ جیسا کہ اس نے ایک فرمان کے ذریعے سے یہودیوں کو دو ہزار سال پرانے اس الزام سے بری کر دیا، کہ انہوں نے حضرت مسیح کو سولی پر چڑھایا تھا۔ گویا اسے تاریخ تک کو بدلت دینے کا اختیار ہے، اسی طرح وہ کسی حرام چیز کو حلال اور حلال کو حرام قرار دے سکتا ہے۔ اس طرح کے تصورات ہمارے ہاں اسلامیوں میں بھی پائے جاتے ہیں۔ ان کا امام حاضر معموم ہوتا ہے اور اسے اختیار حاصل ہے کہ وہ جس چیز کو چاہے حلال کر دے اور جس چیز کو چاہے حرام کر دے۔ اس طرح انہوں نے شریعت کو ساقط کر دیا ہے۔“

(یثاق جولائی 2012ء)

## اسلامی تحریک کی اساس: شعوری ایمان

”مولانا مودودی نے یہ بات تو صحیح فرمائی تھی کہ اسلامی نظام ایک اسلامی تحریک ہی کے نتیجے میں برپا ہوگا، لیکن یہ بات بھی واضح ہو جانی چاہیے کہ اس تحریک کے ضمن میں اہم ترین ہے اُس کی فکری اساس ہے۔ فکری اساس ہی کے لیے ہم لفظ ”ایمان“ استعمال کرتے ہیں۔ جب تک ایمان ایک شعوری عقیدے کی شکل نہ اختیار کر لے، جب تک وہ ایک personal conviction کی صورت میں نہ ڈھلنے اور اس کے اندر یقین کی گہرائی اور گیرائی کی کیفیت نہ پیدا ہو جائے، اس وقت تک ایک حقیقی اسلامی تحریک کا آغاز نہیں ہوگا۔ آپ ایک مسلمان قوم کے موروٹی عقائد کی بنیاد پر، جن میں یقین کی حرارت اور گہرائی اور گیرائی نہ ہو، ایک جماعت تو بنالیں گے اور ہو سکتا ہے کہ جماعت کے لوگوں میں وقتی جوش و خروش بھی پیدا ہو جائے، لیکن اس سے اسلامی تحریک برپا نہیں ہوگی۔ ہمارے ہاں کتنی ہی تحریکیں ہیں جو جوش و خروش کا مظاہرہ کر رہی ہیں۔ اس حوالے سے نظامِ مصطفیٰ ﷺ کی تحریک ایک مثالی تحریک تھی، لیکن اس سے کیا نتیجہ برآمد ہوا؟ اسلامی تحریک برپا کرنے کے لیے ضروری یہ ہے کہ ہم اس موروٹی عقیدے پر انھصار نہ کریں جس کا نام ہم نے ایمان رکھ لیا ہے۔ اس لیے کہ یہ شعوری ایمان نہیں یہ ہمارا ایک وراثتی عقیدہ ہے جو نہاً بعد نسل ہم میں منتقل ہوتا چلا آرہا ہے۔ یہ عقیدہ ہماری ذاتی سوچ میں پیوست اور ہمارے رُگ و پے میں سراہیت کیے ہوئے نہیں ہے۔ اس نے ہمارے ذاتی یقین کی شکل اختیار نہیں کی ہے۔ اس میں Burning faith کی حرارت موجود نہیں ہے۔ لہذا اسلامی تحریک کے لیے فکری اسانس کی تعمیر نہ نگریز ہے۔ (میں جان بوجھ کر ”ایمان“ کی بجائے ”فکری اساس“ کے الفاظ استعمال کر رہا ہوں۔ اس کے لیے میرے سامنے علامہ اقبال کے خطباتِ مدراس کا عنوان ہے:

## یعنی ”فکرِ اسلامی کی تشكیل نو“

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے انسانی تاریخ کا عظیم ترین انقلاب برپا کیا اور اس کے لیے آپ نے عظیم انقلابی جدوجہد کی۔ اس اعتبار سے اگر آپ نبی کریم ﷺ کی عظیم جدوجہد کو انقلابی تحریک سے تعمیر کریں تو مجھے اختلاف نہیں ہو گا۔ لیکن یہ بات پیش نظر وہی ضروری ہے کہ حضورؐ کی اس جدوجہد میں بھی ایک ترتیب رہی ہے۔ اکبرالہ آبادی نے کہا تھا۔

خدا کے کام دیکھو بعد کیا ہے اور کیا پہلے  
نظر آتا ہے مجھ کو بدر سے غارِ حرا پہلے!

نبی اکرم ﷺ کو صحابہ کرامؓ کے اندر ایمان کی بنیادوں کو استوار کرنے میں بڑی محنت کرنا پڑی۔ اس کا نتیجہ تھا کہ صحابہ کرامؓ کا ایمان صرف ایک عقیدہ یا اور اشتائی منتقل ہو جانے والے چند عقائد کا مجموعہ نہیں تھا، بلکہ وہ ان کے رُگ و پے میں سراہیت کر جانے والی ایک زندہ حقیقت تھی۔ ان کے لیے ایمانی حقائق مخفی نہ ہوئے حقائق نہیں تھے بلکہ ایسے یقین کی شکل اختیار کر چکے تھے جس کو حدیث جبریل میں ان الفاظ میں تعبیر فرمایا گیا: ((أَنْ تَعْدُ اللَّهُ كَائِنَكَ تَرَاهُ)) ”تم اللہ کی یوں عبادت کرو گویا اسے دیکھ رہے ہو۔“ یہ حدیث جبریل کا سب سے زیادہ معروف متن ہے اور ان الفاظ کو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے روایت کیا ہے۔ دو اور صحابہؓ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ اور حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے جو روایات مروی ہیں، ان کے الفاظ میں باریک سافرق ہے۔ ایک روایت میں آیا ہے: ((أَنْ تَخْشَى اللَّهُ تَعَالَى كَائِنَكَ تَرَاهُ)) ”تمہیں اللہ سے اس طرح کی خشیت ہوئی چاہیے گویا تم اللہ کو دیکھ رہے ہو۔“ اور دوسری روایت میں آیا ہے: ((أَنْ تَعْمَلَ اللَّهِ كَائِنَكَ تَرَاهُ)) ”کہ تو عمل کرے (یا محنت کرے) اللہ کے لیے گویا کہ تو اسے دیکھ رہا ہے۔“ ((فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)) ”اگر تم اسے نہیں دیکھ رہے تو (یہ احساس تو ہو کر) وہ تمہیں دیکھ رہا ہے۔“ کم از کم اس درجے میں تو استحضار موجود رہے۔

چنانچہ اسی کا عکس ہمیں ایک صحابیؓ کے قول میں ملتا ہے۔ ایک روز نبی کریم ﷺ نماز فجر کے بعد حسبِ معمول مسجد میں بیٹھے تھے۔ آپؐ نے ایک صحابی سے پوچھا: آج تیری صبح کیسے ہوئی؟ انہوں نے جواب دیا: اے اللہ کے رسول! مجھے ایک خالص اور سچے مومن کی صبح نصیب ہوئی ہے۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے پھر سوال کیا: تمہاری ایمانی کیفیت کی لطفت اور علامت کیا ہے؟ صحابیؓ نے عرض کیا: حضور میری کیفیت تو یہی کہ گویا میں اپنی آنکھوں سے جنت کو دیکھ رہا ہوں اور گویا اپنی آنکھوں سے جہنم کو دیکھ رہا ہوں۔ چنانچہ بھبھ تک یقین کی یہ گہرا ای پیدا نہیں ہوگی، اسلامی تحریک نہیں چل سکتی۔ اس کے بغیر ایک سیاسی تحریک تو برپا ہو سکتی ہے اور اس میں گہرا ذہبی رنگ اور نمایاں جوش اور دلولہ بھی ہو سکتا ہے، اس میں لوگ قربانیاں بھی دے سکتے اور تن من دھن بھی لگا سکتے ہیں، جیسا کہ ماضی قریب میں مسلمانان پاکستان نے تحریک نظامِ مصطفیٰؐ میں جانیں دی ہیں، لیکن ایک اسلامی تحریک جو اسلامی نظام کو قائم کر سکے، اس کی بنیادیں اگر ایمان پر نہ اٹھائی گئی ہوں اور اس کی نکری اساس پختہ، محکم اور مستحکم نہ ہو تو وہ کبھی اسلامی نظام کے قیام اور حقیقتی اسلامی انقلاب کے برپا ہونے پر منتج نہیں ہو سکتی، بلکہ وہ لازماً کہیں درمیان میں رہ جائے گی۔ یا تو اس کا جوش خروش ٹھنڈا پڑ جائے گا، یا وہ مشرق یا مغرب کی طرف رخ موز لے گی، یا ماحدوں کے ساتھ مصالحت کر لے گی، یا تحریک کے وابستگان کی ہمت جواب دے جائے گی اور وہ اپنی کم ہمتی کے لیے طرح طرح کے بہانے تراشیں گے۔

(میثاق، مارچ ۲۰۱۰ء)



”کافروں کو مہلت اس لیے ملتی ہے کہ وہ اپنے کفر میں اور بڑھ جائیں تاکہ اپنے آپ کو برے سے برے عذاب کا سحق بنالیں۔ اللہ ان کو دھیل ضرور دیتا ہے، لیکن یہ نہ سمجھو کہ یہ دھیل ان کے حق میں اچھی ہے۔“

(میثاق جون 2009ء)

## انسانی زندگی کی حقیقت

”تیری چیز جو قرآن مجید کے ہر صفحے پر نمایاں کی گئی ہے، وہ انسانی زندگی کی حقیقت سے متعلق ہے۔ وہ لوگ جو صرف حواس کے دائرے تک اپنے آپ کو محدود رکھیں وہ تو یہ نہیں کہ سکتے کہ پیدائش سے پہلے بھی ہمارا کوئی وجود تھا اور نہ یہ مان سکتے ہیں کہ موت کے بعد بھی ہمارے وجود کا تسلسل برقرار رہے گا۔ ان لوگوں کے نزدیک لا محالہ زندگی پیدائش اور موت کا درمیانی وقفہ قرار پائے گی۔ یہی چالیس، پچاس، سانچھ سالہ عرصہ کل زندگی شمار ہوگا۔ اسی زندگی کے متعلق بہادر شاہ ظفر نے کہا ہے:-

عمر دراز مانگ کے لائے تھے چار دن

دو آرزو میں کٹ گئے دو انتظار میں

لیکن حقیقت یہ ہے کہ انسانی زندگی صرف پیدائش سے موت تک کے وقفے کا نام نہیں ہے۔

بقولِ اقبال:-

تو اسے پیانہ امروز و فردا سے نہ ناپ

جاوداں، پیکم دواں ہر دم جواں ہے زندگی

انسان جو تخلیق کا نقطہ عروج ہے، اس کی کل زندگی یہی نہیں ہے بلکہ اس کی زندگی بہت طویل ہے۔ موت معدوم ہو جانے کا نام نہیں بلکہ ایک عالم سے دوسرے عالم میں منتقل ہونے کی کیفیت ہے۔ گویا:-

موت اک زندگی کا وقفہ ہے

یعنی آگے بڑھیں گے دم لے کر

موت تو زندگی کا تسلسل ہے۔ انسان کی آنکھ یہاں بند ہوتی ہے تو کسی اور عالم میں کھل

جاتی ہے ۔

جہاں میں اہل ایماں صورتِ خورشید جیتے ہیں  
ادھر ڈوبے ادھر نکلے ادھر ڈوبے ادھر نکلے !

ذینوی زندگی انسان کی طویل زندگی کا ایک مختصر سا حصہ ہے۔ موت کا وقفہ ڈال کر درحقیقت زندگی کے اس چھوٹے سے حصے کو علیحدہ کر دیا گیا ہے۔ یہ وقتہ کیوں ڈالا گیا ہے، اس کا جواب انبیاء کرام نے دیا ہے۔ وہ یہ کہ اللہ انسان کی آزمائش کرنا چاہتا ہے۔ یہ زندگی ایک امتحان اور ایک ثیسٹ ہے۔ قرآن عزیز کہتا ہے:

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَلْوُ كُمْ أَئْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا﴾ (الملک: ۲)  
”اس (اللہ) نے موت اور زندگی (کے سلسلہ) کو اس لیے پیدا کیا تا کہ وہ تمہیں آزمائے کہ تم میں کون اچھے اعمال کرتا ہے۔“

اسی ضمنوں کو علامہ اقبال نے شعری پیرایہ میں یوں بیان کیا ہے:-  
قلزمِ ہستی سے تو ابھرا ہے ماندر حباب  
اس زیاب خانے میں تیرا امتحان ہے زندگی

اس امتحان کا نتیجہ موت کے بعد نکلے گا، جب انسان کو دوبارہ اٹھایا جائے گا اور اس کا حساب کتاب ہوگا۔ اس امتحانی وقٹے میں اس نے جو کمایا، جو کھایا، جوزبان سے کہا، جو آنکھ سے دیکھا، ہر شے کا پورا پورا حساب ہوگا۔ انسان کا ہر ایک چھوٹا بڑا عمل اس کے سامنے آجائے گا۔ کوئی بہت بڑا (giant) کمپیوٹر ہوگا کہ ایک بہن دبے گا اور آپ کی پوری زندگی کی ریل آپ کے سامنے آجائے گی، جسے دیکھ کر مجرمین حیران و سرگردان ہو جائیں گے۔ قرآن کہتا ہے:

﴿وَوُضِعَ الْكِتَبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ (الکھف)

”اور علوں کی کتاب کھول کر رکھی جائے گی تو تم گناہ کاروں کو دیکھو گے کہ جو کچھ اس میں (لکھا) ہوگا اس سے ذرر ہے ہوں گے اور کہیں گے ہائے ہماری شامت، یہ کیسی

کتاب ہے کہ نہ چھوٹی بات کو چھوڑتی ہے نہ بڑی کو (کوئی بات بھی نہیں) مگر اسے لکھ رکھا ہے۔ اور جو عمل نہیں کیتے ہوں گے مبینہ کو حاضر پائیں گے۔ اور تمہارا پروردگار کسی پر ظلم نہیں کرتے گا۔“

اور کہا جائے گا:

**(إِنَّمَا يَحْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ حَسِيبًا④)** (بُنی اسرائیل)

”انی کتاب پڑھ لے تو آج اپنا آپ ہی محاسب کافی ہے۔“

کوئی بھی اپنے اس اعمال نامے کو جھٹلانہ سکے گا۔ اس حساب کتاب کے نتیجے پڑھی انہیں کی ابدی زندگی کی کامیابی یا ناکامی کا دار و مدار ہے۔ یا تو انہیں کو دامگی جنت ملے گی یا پھر اسے آتش جہنم کا ایندھن بنادیا جائے گا۔“

## تحقیر آمیز ناموں سے پکارنے کی ممانعت

”تَقْيِيرًا حَكِيمٌ آتِيَابِ (وَلَا تَنَابِرُوا بِالْأَنْقَابِ)،“ ایک دوسرے کے نہیں نام چڑھنے والے نام تحقیر آمیز تمام رکھ کر ان ناموں سے کسی کو مست پکارا کرو۔ ظاہر بات ہے کہ اس سے انسان کی عزت نفس مجروح ہوتی ہے اور اس کا رد عمل ہوتا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ وہ کسر و درہوا چیخان شروع کرے اور ”قہر درویش بر جان درویش“ کے مصدق اسے اندر ہی اندر ضبط رہا ہو۔ لیکن اس کے یہ معنی نہیں ہیں بلکہ اس کے جذبات مجروح نہیں ہوئے۔ یہی چیز وہ صورت اختیار کر سکتی ہے جیسے دو ایتوں کے درمیان ان کو جوڑنے والا مسئلہ کمزور پڑ جائے اور اپنی جگہ پھوڑ دے تو یہ چیز دشمن کے درآئے کا سبب بن سکتی ہے۔ لہذا فرمایا گیا کہ ایسے تمام رخنوں کو بند رکھنے کا اہتمام کرو۔ اس معاملہ میں احتیاط کا دامن تھا میرے رکھو۔“

(کتاب مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنماء اصول)

## یقین قلبی کا ذریعہ: قرآن مجید

”اب سوال یہ ہے کہ وہ یقین کیسے پیدا ہو؟ یہ یقین کہاں سے آئے؟ اس کے لیے میں پھر عرض کروں گا کہ اس کا ذریعہ قرآن حکیم ہے۔ قرآن حکیم میں حضور ﷺ سے خطاب ہوا:

﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَبُ وَلَا  
الْإِيمَانُ وَلِكُنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادَنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي  
إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (الشوری)

”اور اسی طرح ہم نے اپنے حکم سے تمہاری طرف روح القدس کے ذریعے سے (قرآن) بھیجا ہے۔ تم نہ تو کتاب کو جانتے تھے اور نہ ایمان کو لیکن ہم نے اس کو نور بنایا ہے کہ اس سے ہم اپنے بندوں میں سے جس کو چاہتے ہیں ہدایت دیتے ہیں۔ اور بے شک (اے محمد) تم سیدھا راستہ دکھاتے ہو۔“

حضور ﷺ جو یقین مجسم بنے اور پھر آپ سے یہ یقین معاشرے کے اندر متعدد ہوا اور لوگوں میں پھیلا، قرآن مجید اس کا بھی یہی synthesis کرتا ہے۔ سورۃ الحجۃ میں فرمایا: ﴿وَوَجَدَكَ ضَالًاً فَهَدَى ﴾ (۷) اور اس نے آپ کو تلاشِ حقیقت میں سرگردان پایا تو ہدایت دی۔ یعنی آپ تفکر و اعتبار (غور و فکر) کے مراحل طے کرتے ہوئے جب ایسے مرحلے تک جا پہنچ گویا حقیقت کے دروازے پر دستک دی تو آپ پر دروازے واکر دیے گئے۔ پھر اس کے بعد اس میں یقین کارنگ وہی کے ذریعے سے پیدا ہوا۔ آج ہمارے دلوں میں اگر ایمان کی شمع روشن ہو سکتی ہے تو اسی نور وہی یعنی آیات قرآنی سے ہو سکتی ہے۔ اللہ کی کتاب ہی ہمارے اندر ایمان کی جوست جگا سکتی ہے۔ اللہ کی معرفت یوں تو ہمارے دلوں میں موجود ہے، لیکن وہ خوابیدہ (dormant) ہے۔ اسے بیدار کرنے کے لیے آیات قرآنیہ نازل ہوئی ہیں اور یہ قرآن مجید ہی کے ذریعے ہو سکتی ہے۔ activate

ایسے کچھ تاریخی ہیں سازِ حقیقت میں نہاں  
چھو سکے گا نہ جنمیں زخمہ سفراب حواس  
انسان کی فکر کی سطح پر ایمان کو activate کرنے کے لیے تو آیاتِ آفاقتی موجود ہیں۔  
چنانچہ فرمایا:

﴿سَنُرِيْهُمُ اِلِتَّسَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي اَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ اَنَّهُ اَنَّهُ اَنَّهُ﴾

(حُمَّ السجده: ۵۳)

”ہم عنقریب ان کو اطرافِ عالم میں اور خود ان کی ذات میں بھی شناخت دکھائیں گے“

یہاں تک کہ ان پر ظاہر ہو جائے گا کہ یہ (قرآن) حق ہے۔“

لیکن اس کے اندر کے تاروں کو چھیڑنے کے لیے آیاتِ قرآنیہ کا نزول ہوا ہے۔ ارشاد ہوا:

﴿اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ امْنَوْا بِخُرُجِهِمْ مِّنَ الظُّلْمِ إِلَى النُّورِ﴾ (آل عمران: ۲۵۷)

”جو لوگ ایمان لائے ہیں ان کا دوست اللہ ہے جو ان کو انہیروں سے نکال کر روشنی میں لے جاتا ہے۔“

وہ لوگ جو ذہنی صلاحیتیں رکھتے ہوں اور جنہوں نے غور و فکر کے مراحل طے کیے ہوں، ان کے اندر قرآن مجید کی آیات ہی کے ذریعے سے یہ ایمان اُبھرے گا اور اسی کے ذریعے فکر کی جڑیں مضبوط ہوں گی۔ آپ غالب کا ایک شعر سنتے ہیں تو جھوم جاتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ اس شعر نے آپ کے وجود کے اندر کے تاروں میں سے کسی تار کو چھیڑ دیا ہے۔ آپ کا اپنا کوئی احساس تھا جو اس شعر کے ذریعے متحرک ہوا اور آپ جھوم گئے۔

ایمان و یقین حواس کے مشاہدے اور خارجی تجربہ سے پیدا نہیں ہو سکتا۔ علامہ اقبال نے تو یہاں تک ثابت کیا ہے کہ خارجی تجربہ بسا اوقات انسان کو دھوکا دے دیتا ہے۔ مثلاً آپ ایک گرم چیز کو زیادہ دری چھونے کے بعد کم گرم شے کو چھوئیں گے تو معلوم ہو گا کہ یہ تھنڈی ہے۔ لیکن ایک تھنڈی شے کو چھونے کے بعد آپ اسی کم گرم شے کو چھوئیں تو معلوم ہو گا کہ وہ گرم ہے۔ اندازہ تکہیے ایک ہی شے کو آپ کے حواس گرم بھی

بتاب ہے ہیں اور مختصر بھی۔ گویا خارجی تجربہ دھوکہ دے سکتا ہے اور اس سے انسان کو طرح طرح کے مغایطے ہو سکتے ہیں۔ یقین قلبی آیات قرآنیہ سے پیدا ہوگا۔ حافظ ابن قیم فرماتے ہیں کہ کچھ لوگ ایسے ہیں جو قرآن کو پڑھتے ہوئے یوں محسوس کرتے ہیں گویا یہ قرآن میں لکھا ہوا نہیں ہے، ان کے اپنے دل پر نقش ہے۔ کلام اللہ اور ان کے دل کے درمیان اتنی ہم آہنگی اور توافق ہوتا ہے کہ انہیں معلوم ہوتا ہے کہ یہ تو میری فطرت کی پکار ہے۔

(بیثاق، مارچ ۲۰۱۰ء)

## عیب جوئی کی ممانعت

”جو شک نظر رکھنے والا انسان ہوگا، جس کا اپنا ظرف چھوٹا ہوگا“، اس میں یہ بات نظر آئے گی کہ وہ دوسروں کے عیب تلاش کرے گا، عیب چینی کرے گا، عیب جوئی کرے گا، اپنا وظیرہ بنالے گا۔ اب یہاں دیکھئے کہ کیسا پرتا شیر اسلوب اختیار فرمایا گیا ہے: ﴿وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُم﴾ کہ تم اگر کسی مسلمان کی عیب جوئی کر رہے ہو، اس پر عیب لگا رہے ہو، اس کے عیب ظاہر کر رہے ہو تو وہ تمہارا اپنا مسلمان بھائی ہے۔ گویا اس طرح تم نے خود اپنے آپ کو عیب لگایا ہے۔ اب اس سے زیادہ موثر اپل کا انداز اور لتشیں پیرا یہ ممکن نہیں ہے۔ جیسے ایک مرتبہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”اپنے ماں باپ کو گالیاں مت دیا کرو“۔ اس پر کسی نے عرض کیا کہ ”کون شخص اپنے ماں باپ کو گالی دے گا؟“، حضور ﷺ نے جواباً ارشاد فرمایا ”اگر تم کسی کے ماں باپ کو گالی دو گے اور وہ پلٹ کر تمہارے ماں باپ کو گالی دے گا تو درحقیقت یہ تم نے خود اپنے والدین کو گالی دی“۔ اگر یہ بات دل کی گہرائی میں اتر جائے تو ﴿وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُم﴾ کی بلا غلت و حکمت واضح ہو کر سامنے آجائے گی۔

(کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنماء اصول)

# منافق کون ہے؟

”منافق اسے کہتے ہیں جس کے دل میں ایمان نہ ہو لیکن وہ ایمان کا مدعا اور ایمان کا دعوے دار ہو، گویا وہ اپنے آپ کو مسلمانوں میں شامل کرتا ہو، حالانکہ اس کا دل نور ایمان سے خالی ہو۔ یہ بات یقیناً صحیح ہے، لیکن اس کے بارے میں یہ عام تصور جو لوگوں میں پایا جاتا ہے کہ منافق صرف وہی ہوتا ہے کہ جو ابتداء ہی سے دھوکہ اور فریب کی نیت کے ساتھ اسلام میں داخل ہو، گویا کہ اسے بھی ایمان کی کوئی رمق سرے بے نصیب ہی نہ ہوئی ہوئی بات پورے طور پر درست نہیں ہے۔ اس نوع کے منافق بھی یقیناً پائے جاتے تھے لیکن ایسا معاملہ بہت کم تھا۔ قرآن مجید میں یہود کی ایک سازش کا ذکر ہے کہ جب ان کی ساری مخالفتوں کے علی الرغم اور تمام تر ریشه دو انبیوں اور سازشوں کے باوجود مدینے میں اسلام کی جڑیں گھری ہوتی چلی گئیں اور نبی اکرم ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے مدینہ منورہ میں تمکن عطا فرمادیا تو انہوں نے اسلام کی قوت کو مکروہ کرنے کے لیے ایک تدبیر سوچی۔ انہوں نے دیکھا کہ اسلام کی یہ ساکھ عرب معاشرے میں قائم ہو جائی ہے کہ جو شخص ایک بار ایمان لے آتا ہے وہ واپس نہیں پھرتا، چاہے ایمان قبول کرنے کے نتیجے میں اسے کتنی ہی تکلیفیں برداشت کرنی پڑیں اور کسی ہی مصیبیں جھیلنی پڑیں۔ اس ساکھ کو ختم کرنے کے لیے انہوں نے یہ سازش تیار کی کہ صحیح کے وقت ایمان لانے کا اعلان کر دو اور شام کو انکار کر دو اور مرتد ہو جاؤ، اپنے سابق دین میں ذاتی کا اعلان کر دو۔ اس طرح امید کی جاسکتی ہے کہ کچھ اور لوگ بھی لوٹ آئیں، اپنے آبائی دین کی طرف پلٹ آئیں۔ عام لوگ یہ سوچنے پر مجبور ہوں گے کہ آخر یہ لوگ دائرہ اسلام میں داخل ہوئے تھے اندر جا کر انہوں نے ضرور کوئی ایسی غیر

متوقع بات دیکھی ہوگی جس سے بدک کر یہ لوگ واپس لوٹ آئے، ممکن ہے جس امید میں یہ اسلام میں گئے تھے اس کے بر عکس کوئی صورت وہاں نظر نہ آئی ہو کہ انہیں لوٹنا پڑا!..... ایمان کی ساکھ کو ختم کرنے کے لیے یہود نے یہ تدبیر اختیار کی۔ اب ظاہربات ہے کہ اس کیفیت کے ساتھ جو شخص بھی اسلام کے داخلے میں داخل ہوا اس نے اگرچہ کلمہ شہادت زبان سے ادا کیا ہو گا لیکن اس کا یہ داخلہ ابتداء ہی سے وہو کے کے تحت ہے، ایمان کی کوئی رمق اسے کسی ایک لمحے کے لیے بھی حاصل نہیں ہوئی۔ ایسے کسی شخص نے ایک آدھا دن یا چند دن اگر اس قانونی اسلام کی کیفیت میں بسر کیے تو یقیناً ایک خالص منافق کی حیثیت سے بُر کئے ہیں۔

اس نوع کا معاملہ بعد میں بھی ہو سکتا ہے کہ کوئی شخص مسلمانوں میں جاسوس کی حیثیت سے شامل ہونے کے لیے اسی قسم کے کسی انداز میں اسلام میں داخل ہو، اور کلمہ شہادت زبان سے ادا کرے تو ایمان سے یکسر محروم ہونے کے باوجود بھی قانونی طور پر وہ مسلمان سمجھا جائے گا۔ اور ایسا شخص تو ظاہربات ہے کہ شعائر دینی کا احترام بھی عام مسلمان سے زیادہ کرے گا، اپنے آپ کو مسلمان منوانے کے لیے وہ نمازیں بھی پڑھے گا، روزے بھی رکھے گا، لیکن اس شخص کے قلب کی کیفیت کے بارے میں ہر شخص جانتا ہے کہ ایک لمحہ کے لیے بھی اسے کبھی ایمان کی روشنی نصیب نہیں ہوئی۔ تو اگرچہ اس نوع کا نفاق بھی دور نبوی میں موجود تھا لیکن اکثر و پیشتر جس قسم کے نفاق کا ذکر ہمیں قرآن مجید میں ملتا ہے اس کی نوعیت اس سے مختلف تھی۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب، درس 19)

”جو کوئی اللہ کی پناہ میں آ جائے، اللہ کا دامن مضبوطی سے تھام لے اُسے تو ضرور سراط مستقیم کی ہدایت ملے گی اور وہ ضلالت و گمراہی کے خطرات سے محفوظ ہو جائے گا۔ اللہ کا دامن واقعتاً محفوظ پناہ گاہ ہے اور جو کوئی اس کے ساتھ چھٹ جاتا ہے وہ گمراہی کی شکوہوں سے محفوظ ہو جاتا ہے اور جادہ مستقیم پر گامزن ہو جاتا ہے۔“

(بیانات مارچ 2009ء)

## ”حضرت عثمانؑ کی خصوصی فضیلت“

ترجمان و حجی جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے حضرت عثمانؑ کے بے شمار فضائل و مناقب مردی ہیں۔ ان کے علاوہ سیرت عثمانؑ کے متعدد واقعات آنجناہؑ کی فضیلتوں پر دلالت کرتے ہیں۔ ان میں سے ایک خصوصی فضیلت یہ ہے کہ دو موقع پر حضرت عثمانؑ کی عدم موجودگی کے باوجود حضورؐ نے گویا انؓ کو موجود قرار دیا۔ پہلا موقع غزوہ بدرا کا ہے۔ آنجناہؑ کی اہلیہ اور بنی اکرمؓ کی لخت جگر حضرت رقیۃؓ کافی علیل تھیں، اس لئے ان کی تیارداری کے لئے حضورؐ نے آنجناہؑ کو مدینہ میں چھوڑ دیا تھا اور انہیں اس لشکر میں شامل نہیں فرمایا تھا جو اولاً تو ابوسفیان کے تجارتی قافلہ کا راستہ روکنے کے لئے نکلا تھا، لیکن بالآخر غزوہ بدرا پر ملتح ہوا تھا۔ بنی اکرمؓ نے حضرت عثمانؑ کو بدرا کے مال غنیمت میں سے وہی حصہ رحمت فرمایا جو دوسرے بدرا صحابہؓ کو رحمت کیا گیا تھا۔ گویا حضورؐ نے آپؓ کو مجازی طور پر اس غزوہ میں شریک قرار دیا جبکہ حقیقی طور پر وہ اس میں شریک نہیں تھے۔ اس طرح کا دوسرا موقع حدیبیہ کے مقام پر پیش آیا۔ حضرت عثمانؑ چونکہ وہاں موجود نہیں تھے، لہذا بنی اکرمؓ نے خود ہی اپنا ایک دست مبارک دوسرے دست مبارک کے اوپر کھکھرا شاد فرمایا کہ ”یہ عثمانؑ کا ہاتھ ہے اور یہ عثمانؑ کی طرف سے بیعت ہے۔“ یہ درحقیقت حضرت عثمانؑ کے فضائل میں بہت بلند مقام ہے اور یہ بہت بڑی سعادت ہے جو اس روز انؓ کو حاصل ہوئی۔ پھر یہ کہ بنی اکرمؓ نے خون عثمانؑ کے قصاص کیلئے حدیبیہ کے مقام پر موجود تمام صحابہؓ کرامؓ سے جو بیعت لی یہ بھی انتہائی اعلیٰ مرتبہ ہے جو حضرت عثمانؑ کی حاصل ہوا۔ یہ وہ بیعت ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے اپنی رضا مندی اور خوشنودی کا اظہار فرمایا ہے۔ اس طرح بیعت رضوان کا یہ عظیم الشان واقعہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام قرآن مجید میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے محفوظ فرمادیا ہے۔“

## قرآن حکیم کی روشنی میں اخلاقیات کی فلسفیانہ اساس

”علم اخلاق یا اخلاقیات کے ذیل میں قرآن حکیم کی اہم ترین تعلیم جو اخلاقیات کی فلسفیانہ اساس بنتی ہے وہ یہ ہے کہ انسان کے نفس میں اللہ تعالیٰ نے نیکی و بدی کا شعور الہامی طور پر دیعت کیا ہے۔ سہی وجہ ہے کہ میں نے آج اپنی گفتگو کا آغاز سورۃ الشس کی ان آیات سے کیا ہے: ﴿وَنَفْسٍ وَّمَا سَوَّلَهَا﴾<sup>(۷)</sup> اور نفس انسانی کی قسم اور جیسا کچھ اللہ نے اس کو بنایا، سنوارا، اس کی نوک پلک درست کی۔ ﴿فَاللَّهُمَّ هَا فُجُورُهَا وَتَقْوِيهَا﴾<sup>(۸)</sup> اور الہامی طور پر اس میں دیعت کر دیا فجور اور تقویٰ کا علم، نیکی اور بدی کا شعور، خیر اور شر کا امتیاز، اثم و بر کے مابین تمیز۔ اور سہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں نیکی اور بدی کے لیے خیر اور شر کے الفاظ بھی استعمال ہوئے ہیں، اثم و بر کے الفاظ بھی آئے ہیں، لیکن جامع ترین اصطلاح ہے ”معروف“ اور ”منکر“۔ معروف کے لفظی معنی ہیں جو شے جانی پہچانی ہے، جبکہ منکر کہتے ہیں اُس شے کو جس کے بارے میں اجنبیت محسوس کی جائے، جس کو پہچاننا نہ جا رہا ہو۔ اس اعتبار سے قرآن مجید نیکی اور بدی کے بارے میں یہ بنیادی تصور سامنے لاتا ہے۔ میں یہاں نفس انسانی کی اصطلاح استعمال کر رہا ہوں، کیونکہ آیات مبارکہ میں ﴿وَنَفْسٍ وَّمَا سَوَّلَهَا﴾<sup>(۷)</sup> آیا ہے۔ نفس انسانی میں جو بھی ارتقاً عمل ہوا ہے اس کے نتیجے میں حیوانات کے مقابلے میں ایک بالکل نئی استعداد اور صلاحیت پیدا ہوئی ہے اور وہ ہے خیر اور شر میں امتیاز کی صلاحیت۔ انسان اپنی اس فطرت کے اعتبار سے جانتا ہے کہ کیا خیر ہے اور کیا شر ہے؟ کیا نیکی ہے اور کیا بدی؟ ”خیز“ اس کے لیے معروف کے درجے میں ہے، جبکہ شر برائی، بدی اور اثم کو وہ منکر سمجھتا ہے۔ یہ درحقیقت خیر اور شر (good and evil) کے بنیادی تصورات ہیں جو پوری نوع انسانی کا مشترک اثاثہ ہیں، ان میں آپ کو کہیں کوئی فرق معلوم نہیں ہو گا۔ سچ بولنا ہر

معاشرے میں، ہر دور میں خیر قرار دیا گیا اور جھوٹ بولنا ہر معاشرے میں، ہر دور میں بدی قرار پایا۔ ایفائے عہد ہر دور میں، ہر معاشرے میں نیکی قرار پائی اور وعدہ خلافی ہر دور میں، ہر معاشرے میں ایک برائی سمجھی گئی۔

اس کا ذرا مقابل کریں دوسرے الفاظ کے ساتھ۔ ایک ہے شریعت کے احکام اور اوامر و نواہی کے یہ فرض ہے، یہ واجب ہے اور یہ حرام ہے، اس کے قریب نہ پہنکو۔ واضح رہے کہ یہ دوسری منزل ہے۔ یہ وہ چیزیں ہیں جن کے لیے انسان کو وحی اور نبوت کی تعلیم کی ضرورت ہے۔ مثلاً شراب حرام ہے، اس کا معاملہ ایسا نہیں ہے کہ انسان طبعاً اس کا فیصلہ کر سکے، سور کا گوشت حرام ہے، اس کے بارے میں آج بھی لوگوں کو اشکال ہے کہ کیوں حرام ہے؟ یہ وہ چیزیں ہیں جو درحقیقت شریعت کے نقل پر مبنی ہیں۔ جو اللہ نے فرمایا اور جو اللہ کے رسول ﷺ نے ہم تک پہنچایا ہے ان احکام کی اطاعت ہمارے ذمے ہے، ان کی خلاف ورزی کو ہم معصیت قرار دیتے ہیں۔ جبکہ منکر کی اصطلاح اس سے وسیع تر مفہوم کی حامل ہے۔ یہ وہ پہلی منزل ہے جو اخلاقی اقدار (ethical values) پر مشتمل ہے۔ یہ اخلاقی اقدار پوری نوع انسانی کی مشترک متابع ہیں۔ ہر دور میں تمام اقوام میں اور ہر علاقے میں ان کو مانا گیا ہے کہ یہ اچھائیاں ہیں، بھلائیاں ہیں، نیکیاں ہیں اور یہ برائیاں ہیں، یہ شر ہے اور یہ خیر ہے۔

اس اعتبار سے میں چاہتا ہوں کہ چند احادیث مبارکہ آپ کے سامنے رکھوں۔ بڑی پیاری حدیث ہے۔ حضور ﷺ فرماتے ہیں: ((إِذَا سَرَّكَ حَسَنَتُكَ وَسَأَنَّكَ مَيْسَنَّكَ فَأَنْتَ مُؤْمِنٌ))<sup>(۷)</sup> ”اگر تمہیں کوئی اچھا کام کر کے خوشی ہو اور کوئی برا کام کر کے تمہیں خود ملال ہو تو تم مومن ہو۔“ یہ احساس گویا ایمان کی علامت ہے۔ معلوم ہوا کہ فطرت مسخر نہیں ہوئی، اس فطرت کے اندر خیر و شر کا امتیاز برقرار ہے۔ تبھی تو نیکی کر کے تمہیں سرت ہوئی ہے، خوشی ہوئی ہے، اور کوئی کام اگر غلط ہو گیا ہے، کسی بدی کا ارتکاب ہو گیا ہے تو اس پر تمہیں خود گھشن محسوس ہوئی ہے، تمہیں خود ضيق اور تنگی کا احساس ہوا ہے۔ یہ علامت ہے اس بات کی کہ فطرت اپنی صورت پر برقرار ہے، فطرت مسخر (pervert نہیں ہوئی۔

اس سے بھی زیادہ حکیمانہ قول ہے محمد رسول اللہ ﷺ کا جو بہت ہی اہم فلسفیانہ حقیقت پر مشتمل ہے : ((وَالْإِثْمُ مَا حَكَّ فِي نَفْسِكَ وَسَكَرْهُتَ أَنْ يَطْلَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) (۸) ”گناہ وہ ہے جو تمہارے سینے میں کھٹکے اور تم اسے ناپسند کرو کہ وہ کام لوگوں کے علم میں آئے۔“ جیسا کہ سورۃ القيامت میں ”نفس لومہ“ کی قسم کھائی گئی ہے :

﴿لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَمَةِ ۖ وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ الظَّوَامَةِ﴾ (۲)

”نبیں امیں قسم کھاتا ہوں روز قیامت کی۔ اور نبیں! میں قسم کھاتا ہوں نفس ملامت گر کی۔“

یہ وہ ضمیر ملامت گر ہے کہ اگر ہم سے کسی برائی کا صدور ہو جاتا ہے تو ہمیں اس کی بنا پر اندر ہی اندر کوئی شے ملامت کرتی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔ انگریزی میں اسے یوں تعبیر کرتے ہیں : ”یعنی“ میرا ضمیر مجھے کچوکے دے رہا ہے۔“ درحقیقت یہ اسی آیت مبارکہ کی ترجمانی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی سمجھو لیجئے کہ ایک ہے انسان کا انفرادی ضمیر (individual conscious) جس پر مذکورہ بالا حدیث میں آنحضرت ﷺ کی جانب سے گویا اظہار اعتماد کیا گیا ہے۔ یہ ضمیر ایک زندہ حقیقت ہے اور یہ علامت ہے اس بات کی کہ فطرت انسانی اپنی صحت پر برقرار ہے۔ آپ کے اندر یہ احساس پیدا ہوا کہ میں یہ کام کر تو بیٹھا ہوں لیکن کسی کے علم میں نہیں آتا چاہیے اس لیے کہ لوگ ملامت کریں گے، میرے بارے میں بری رائے قائم کریں گے۔ اسی طرح نوع انسانی کا ایک اجتماعی ضمیر (collective conscious) بھی ہے جس کا اثبات کیا جا رہا ہے۔

بہر حال احکام شریعت کے معاملے کو جو ایک بلند تر منزل ہے، آج کی بحث سے خارج سمجھئے۔ لیکن جہاں تک انسانی اخلاقیات کا تعلق ہے تو ان چیزوں کے لیے انسان کسی تلقین یا تعلیم کا حاجت مند نہیں ہے۔ یہ قوائد کی عطا ہے، یہ دولت اس کے پاس ہے۔ یہ پہچان، یہ فہم، یہ شعور، یہ امتیاز اس کے اندر و دیخت شدہ ہیں۔ للہ اصلہ افت و امانت ہو، ایفائے عہد ہو، صدر جمی ہو، خدمتِ خلق ہو، یہ وہ بنیادی اوصاف ہیں جو مجمع علیہ ہیں۔

ایک حدیث ملاحظہ کیجئے، حضرت انس ﷺ جو نو برس تک حضور ﷺ کے ذاتی خادم

کی حیثیت سے آپ کے ساتھ رہے ہیں، ان کی گواہی ہے کہ: قَلَّمَا خَطَبَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا قَالَ : ((لَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ، وَلَا دِينَ لِمَنْ لَا عَهْدَ لَهُ))<sup>(۹)</sup> ”شاید ہی کبھی ایسا ہوا ہوگا کہ ہمیں اللہ کے رسول ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا ہو اور اس میں یہ الفاظ نہ وارد ہوئے ہوں: ”جس شخص کے اندر امانت داری کا وصف نہیں ہے اس کا کوئی ایمان نہیں اور جس میں ایفائے عہد کا مادہ نہیں اس کا کوئی دین نہیں“۔ امن، امانت اور ایمان کا قریبی رشتہ ہے اور لفظی طور پر بھی ان کا ایک ہی مادہ ہے۔ ایفائے عہد کا دین سے جو معنوی ربط ہے اس کو سمجھ لجھئے، کہ درحقیقت دین بھی تو بندے اور رب کے درمیان ایک عہد ہے۔ نماز میں ہم عہد کرتے ہیں: ((إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ)) (سورۃ الفاتحہ) ”پروردگار! ہم تیری ہی بندگی کرتے ہیں اور کریں گے اور تجھ ہی سے مدد مانگتے ہیں اور مانگلیں گے“۔ یہ ایک بڑا عہد ہے، جو شخص چھوٹے چھوٹے وعدے پورے نہ کرتا ہو وہ اتنا بڑا عہد، پوری زندگی کا عہد کیسے نجھائے گا؟ چنانچہ جس شخص میں امانت کا وصف نہیں اس میں ایمان نہیں، اور جس میں پاس عہد نہیں اس کا کوئی دین نہیں!!

اسی طرح خدمتِ خلق کے بارے میں نبی اکرم ﷺ کا یہ قول یاد کیجئے: ((خَيْرٌ النَّاسٍ مَنْ يَقْعُدُ النَّاسَ))<sup>(۱۰)</sup> ”لوگوں میں بہترین وہی ہیں جو لوگوں کو فائدہ پہنچائیں۔“

یہ جو بنیادی اخلاقیات ہیں، مثلاً صداقت، امانت، ایفائے عہد، صدر جمی، خدمتِ خلق، کمزوروں پر رحم، غریبوں کی امداد، تیمبوں اور مسکینوں کی سر پرستی یہ بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ ان کے بارے میں قرآن فرماتا ہے:

»أَرَءَيْتَ الَّذِي يَكْذِبُ بِالِّدِينِ ① فَذِلِكَ الَّذِي يَدْعُ الْيَتَمْ ② وَلَا يَحْضُرُ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِنِينَ ③« (الماعون)

”کیا دیکھا آپ نے اس شخص کو جو جھلاتا ہے بد لے کو؟ پس وہی ہے جو دلکھ دیتا ہے تیمبوں کو اور نہیں ترغیب دیتا مسکین کو کھانا کھلانے کی۔“

یہ وہ چیزیں ہیں جو فطرت انسانی کی جانی پہچانی ہیں، معرفات ہیں۔ ہر انسان جانتا ہے کہ یہ نیکی ہے اور اس کی ضد شر ہے۔“

(بیشاق، اپریل ۲۰۱۰ء)

## مدد و مفہوم

”قرآن حکیم کا مطالعہ کرتے ہوئے یہ بات ذہن نشین رہنی چاہیے کہ قرآن حکیم اس طرح کی کتاب نہیں ہے جیسی عام طور پر انسانی تصنیف ہوتی ہے۔ انسانی تصنیف میں ابواب ہوتے ہیں۔ پھر ہر باب کا ایک عنوان ہوتا ہے جو اس باب کے مضامین کی نشاندہی کرتا ہے۔ پھر وہ باب ذہلی عنوانات یا فضول میں منقسم ہوتا ہے اور ہر فصل میں بحث کا ایک حصہ کامل ہو جاتا ہے، جبکہ قرآن مجید درحقیقت اس نوع کی کتاب نہیں ہے بلکہ اسے ہم خطبات الہیہ کے مجموعے سے تعبیر کر سکتے ہیں اور یہ تعبیر غلط نہیں ہوگی۔ نبی کریم ﷺ کی حیاتِ طیبہ کے دوران مختلف مواقع اور مراحل پر یہ خطبات الہیہ نازل ہوتے رہے اور حضور ﷺ کی انقلابی دعوتِ توحید کو جن حالات، موانعات، اعتراضات اور مخالفتوں سے سابقہ پیش آتا تھا، ان کی مناسبت سے حضور ﷺ کو ہدایات وی جاتی رہیں اور متعلقہ بحشیں نازل ہوتی رہیں۔ ان ہی کے ضمن میں وہ داعی و ابدی رہنماءصول بھی دے دیے گئے جن پر اللہ تعالیٰ اس دنیا میں انسان کی اجتماعی زندگی کو استوار دیکھنا چاہتے ہیں، لیکن ان کے لیے قرآن حکیم میں غور و فکر اور تدبیر لازم ہے۔ ان کو معلوم اور اخذ کرنے کے لیے آیات کے میں اسطور جھانکنا پڑتا ہے اور سورتوں کے مضامین کا تجزیہ کر کے یہ چیزیں کرنی پڑتی ہے کہ یہاں کون سے داعی اور ابدی رہنماءصول ہمیں مل رہے ہیں۔“

(کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنماءصول)

## ضبط نفس اور ستر و حجاب کے احکامات کی پابندی

”ایک اور چیز جو خاندان کے ادارے کو مستحکم کرنے والی، اس میں امن و سکون پیدا کرنے والی اور ہماری معاشرتی زندگی کی ایک اہم اساس ہے وہ یہ ہے کہ معاشرے میں ضبط جنس اور ضبط شہوت (sexual discipline) ہو، جنسی انا رکی نہ ہو۔ انسان اپنی اس فطری ضرورت (urge) کو ایک قاعدہ و قانون اور حلال و حرام کے حدود و قوود کے اندر پورا کرے۔ مجھے فرائد (اہل مغرب جسے نفیات کا ”امام“ مانتے ہیں) کی اس بات سے بہت حد تک اتفاق ہے کہ انسان کے اندر رسب سے طاقتور (potent) جذبہ محرکہ شہوت یعنی جنسی جذبہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی حکمت تخلیق کے مطابق یہ بے حد ضروری تھا، کیونکہ اگر یہ جذبہ اتنا طاقتور نہ ہوتا تو کون شادی کا کھلاجیر مول لیتا اور انسان کی نسل کیسے چلتی؟ چونکہ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا کو آباد رکھنا ہے، نسل انسانی کو بھی اور بڑھانا ہے، لہذا جنس مخالف میں اس تدریکش اور طلب پیدا کی ہے کہ انسان یہ جانتے ہوئے بھی کہ شادی کے بعد اتنی ذمہ داریاں ہوں گی، خاندان کا بوجھا رکھانا ہوگا، اولاد کو پالنا پوسنا ہوگا، یہ ساری ذمہ داریاں جھیلتا ہے۔ یہ بات بھی ذہن میں رکھیے کہ جس شے میں جتنی زیادہ کشش اور شدت ہوتی ہے اتنا ہی اس میں کچھ روی اور بگاڑ کا زیادہ امکان ہوتا ہے، جیسے پولیٹکل سائنس کا مسلم اصول (axiom) ہے:

Authority tends to corrupt and absolute authority  
corrupts absolutely.

چنانچہ جنسی جذبے کی یہ شدت جتنی زیادہ ہے تو اس کے بگاڑ کا بھی اتنا ہی زیادہ امکان موجود ہے۔ یوں سمجھئے کہ گویا انسان کے اندر بارود ہے، لہذا اس پر بڑی قد غنوں بڑی پابندیوں اور بہت زیادہ احتیاط کی ضرورت ہے۔ یہ پابندیاں اور یہ اہتمام ہمارے دین کی طرف سے ہے۔ خطاب کے آغاز میں میں نے سورۃ المؤمنون کی ابتدائی آیات کی

تلاوت کی تھی۔ ان آیات میں اہل ایمان کے فلاح کے لوازمات کے شرائط میں ایک شرط یہ بھی بیان کی گئی ہے:

﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ⑥ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتُ اِيمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُؤْمِنِينَ ⑦﴾

”وہ اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں۔ سوائے اپنی بیویوں اور ان عورتوں کے جو ان کی ملک یعنیں ہوں، سوان پر کوئی ملامت نہیں ہے۔“

آپ غور کیجیے کہ اس میں کس قدر توازن ہے۔ ایک طرف یہ تصور دیا گیا ہے کہ جنسی شہوت کو بری نہ سمجھو یہ کوئی برائی (evil) نہیں ہے، یہ تو فطرت کا داعیہ اور فطرت کا تقاضا ہے جو اللہ نے انسان کی نظرت میں اپنی حکمت کے تحت رکھا ہے۔ سورہ آل عمران میں فرمایا:

﴿لِزِينَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهْوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْيَتَيْنِ .....﴾ (آل عمران: ۱۴)

”مزین کر دی گئی ہے لوگوں کے لیے مرغوباتِ دنیا کی محبت جیسے عورتیں اور بیٹے.....“

بیان سب سے پہلے ”حب الشهوات“ کا ذکر کر کے یہ واضح کر دیا گیا کہ جنسی خواہش کوئی برائی نہیں ہے۔ اول توجود میں محمد ﷺ نے وہ انتہائی دین فطرت ہے، پھر آپ کی زندگی اتنی کھلی کتاب ہے کہ آپ نے ہر چیز کو واضح طور پر بیان کیا ہے۔ آپ نے فرمایا:

((حُبِّ الَّذِي مِنَ الدُّنْيَا: النِّسَاءُ وَالْطَّيْبُ، وَجُعلَ قُرَّةً عَيْنِي فِي الصَّلْوَة))<sup>(۱)</sup>

”محب دنیا میں سے عورتیں اور خوب شہو محبوب ہے جبکہ نماز میری آنکھوں کی خندک ہے۔“

حضور ﷺ نے خوبی کی شادیاں کیں اور امت کو بھی اس کا حکم دیا۔ فرمایا:

((النِّكَاحُ مِنْ سُنْنَتِي))<sup>(۲)</sup> ”نکاح میری سنت ہے۔“

مزید فرمایا:

((فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْنَتِي فَلَيْسَ مِنِّي))<sup>(۳)</sup>

”جس کو میری سنت پسند نہیں اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔“

دوسری طرف اسلام نے اس جذبے پر شدید قدغیں عائد کی ہیں۔ اس لیے کہ اگر اس جذبے میں کچھ روی اور آوارگی آگئی تو پوری انسانی شخصیت اور سیرت و کردار کی متانع اس سوراخ سے بہٹکے گی۔

میں ان لوگوں کا مرثیہ کہا کرتا ہوں جو ایک طرف تو مغرب کے فلاسفہ کی عظمت کے قائل ہیں اور دوسری طرف جب پردے اور ستر کا بیان آتا ہے تو وہ ایسے ”معصوم“ بن جاتے ہیں کہ جنہی جذبے شاید صرف مولویوں ہی کے اندر ہوتا ہے، ان کے علاوہ کسی اور کے اندر اس جذبے کا کوئی احساس اور حس سرے سے ہوتی ہی نہیں۔ یہ سارے ان کی بد دیانتی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ ہم اس رسول ﷺ کے پیروکار ہیں جنہوں نے خود یہ کہا ہے کہ مجھے تو دنیا میں یہ دو چیزیں خوبی اور عورت پسند ہیں، اور ہم اس قرآن مجید کو مانے والے ہیں جس میں سورۃ المؤمنون کے بعد سورۃ المعارج میں دو بارہ بعینہ انہی الفاظ کے ساتھ یہ آیات وارد ہوئی ہیں:

﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَلِفُظُونَ ۚ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكُتُ  
آيَمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۚ﴾

اس کے بعد دونوں مقامات پر یہ الفاظ آئے ہیں:

﴿فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَدُوُنَ ۚ﴾

”البت جو اس کے علاوہ کچھ اور چاہیں وہی زیادتی کرنے والے ہیں۔“

یعنی جو اس جذبے میں حد سے بڑھیں گے اور اپنی خواہشات حرام طریقوں سے پوری کریں گے تو وہ زیادتی کرنے والے اور حدود سے تجاوز کرنے والے ہیں۔“

(بیثاق، ستمبر ۲۰۱۰ء)



## نظریہ پاکستان سے انحراف کا نتیجہ: نفاق

تحریک پاکستان کے دوران ہم نے اللہ تعالیٰ سے وعدہ کیا تھا کہ اے پروردگار! اگر تو ہمیں آزادی کی نعمت عطا کر دے تو ہم تیرے دین کا بول بالا کریں گے۔ ہمارے قائد نے وہ برس تک اسلام کی قوائی گائی، اسلام کے راگ الاپے۔ لیکن ہم نے ان کے رخصت ہونے کے بعد اس وعدے سے انحراف کیا اور اس انحراف کا نتیجہ نفاق کی صورت میں نکلا ہے۔ اس نفاق کی تین صورتیں ہیں:

پہلا نفاق ”نفاق باہمی“ ہے۔ ہم ایک قوم ہوتے تھے لیکن اب قومیتوں میں تحلیل ہو چکے ہیں۔ اب تو عصیتیں ہی عصیتیں ہیں، صوبائی عصیتیں ہیں، علاقائی عصیتیں ہیں، لسانی عصیتیں ہیں۔ پھر نہ ہی اختلافات ہیں۔

دوسرा نفاق ”عملی نفاق“ ہے کہ ہمارے اخلاق کا دیوالیہ نکل گیا ہے۔ صحیح بخاری و صحیح مسلم میں وارد حدیث نبوی ہے کہ ”منافق کی تین نشانیاں ہیں: جب بولے جھوٹ بولے، جب وعدہ کرے تو خلاف ورزی کرے، جب امین بنایا جائے تو خیانت کرے۔“ اب ان علامات کے حوالے سے اپنے معاشرے کا جائزہ لجھئے۔ آپ دیکھیں گے کہ جو جتنا بڑا ہے اتنا ہی جھوٹا ہے، جو جتنا بڑا ہے اتنا ہی وعدہ خلاف اور اتنا ہی براخائن ہے۔ یہاں اربوں اور کھربوں کے غبن ہوئے ہیں، ہمارے اعلیٰ افسروں نے ڈاکوبن کراس ملک کولوٹا ہے۔

تیسرا اور سب سے بڑا نفاق ہمارے ہاں دستور کا نفاق ہے۔ کسی ملک میں اہم ترین دستاویز اس کا دستور ہوتا ہے۔ پاکستان کا دستور منافقت کا پلندا ہے۔ منافق وہی ہوتا ہے جو ظاہر میں مسلمان ہو اور باطن میں کافر! اور پاکستان کے دستور کا معاملہ بھی بالکل ایسا ہی ہے۔ اس ملک میں اسلامی نظام کے قیام کے لیے قرارداد مقاصد بھی کافی تھی، اگر اس میں ایک جملہ کا اضافہ کر دیا جاتا کہ یہ بقیہ تمام دستور پر حادی ہوگی۔ جسٹس نیم حسن شاہ نے اس قرارداد مقاصد کو رد کر دیا کہ اس آرٹیکل کا دوسرا ہے آرٹیکل کے اوپر کوئی اثر نہیں ہو سکتا اور بات ختم ہو گئی۔

## سامیتِ پاکستان کے ناگزیر لوازم

ملک و ملت کے استحکام ہی نہیں، بقا ملک کے لیے حسب ذیل چیزیں ناگزیر اور لازمی ہیں:

☆ ایک ایسا طاقتور انسانی جذبہ جو جملہ حیوانی جبلتوں پر غالب آجائے اور قوم کے افراد میں کسی مقصد کے لیے تن من دھن لگادینے حتیٰ کہ جان تک قربان کر دینے کا مضبوط ارادہ اور قوی داعیہ پیدا کر دے۔

☆ ایک ایسا ہمہ گیر نظریہ جو افراد قوم کو ایک ایسے مضبوط ذہنی و فکری رشته میں منسلک کر کے بنیاں موصوں بنا دے جو رنگ، نسل، زبان اور زمین کے تمام رشتہوں پر حاوی ہو جائے اور اس طرح قومی یک جہتی اور ہم آہنگی کا ضامن بن جائے!

☆ عام انسانی سچ پر اخلاق کی تعمیر نوجو صداقت، امانت، دیانت اور ایسا عاصع عہد کی اساسات کو اذسر نو مضبوط کر دے اور قومی ولی زندگی کو رشوت، خیانت، ملاوٹ، جھوٹ، فریب، ناالصافی، جانبداری، ناجائز اقربا پروری اور وعدہ خلافی ایسی تباہ کن بیماریوں سے پاک کر دے۔

☆ ایک ایسا نظامِ عدل اجتماعی (System of Social Justice) جو مرد اور عورت، فرد اور ریاست، اور سرمایہ اور مختت کے ماہین عدل و اعتدال اور قسط و انصاف اور فی الجملہ حقوق و فرائض کا صحیح و حسین توازن پیدا کر دے!

تحریک پاکستان کے تاریخی اور واقعیاتی پس منظر، اور پاکستان میں یعنی والوں کی عظیم اکثریت کی فکری و جذباتی ساخت، دونوں کے اعتبار سے یہ بات بلا خوف تردید کہی جاسکتی ہے کہ اس ملک میں یہ تمام تقاضے صرف اور صرف وین و مذهب کے ذریعے اسلام کے حوالے اور ناتے سے پورے کیے جاسکتے ہیں۔

(استحکام پاکستان)



## جزوی نہیں، کلی اطاعت مطلوب ہے

عبدات اور اطاعت درحقیقت ہمہ تن، ہمہ وقت، ہمہ وجود رکار ہے۔ جزوی (Partial) فرمانبرداری کو اطاعت نہیں کہا جاسکتا۔ اللہ کی عبادت تب ہی ہوگی جب اللہ کے تمام احکام مانے جائیں گے۔ اگر اللہ تعالیٰ کے کچھ احکام مانے جائیں اور کچھ کو چھوڑ دیا جائے تو تحریک کرنے پر معلوم ہو گا کہ جن احکام کی تعمیل کی گئی وہ ہمارے نفس کو پسند نہ ہے جبکہ نفس پر بوجھ بننے والے احکام نظر انداز کر دیے گئے۔ لہذا دونوں حالتوں میں ہی درحقیقت نفس کی اطاعت کی گئی، اللہ کی نہیں۔ سورۃ البقرہ میں تمام انسانوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا گیا، (ترجمہ): ”عبدات کرو اپنے اس رب کی جس نے تمہیں بھی پیدا کیا اور تم سے پہلوں کو بھی پیدا کیا تاکہ تم نج جاؤ۔“ یہاں ”تم سے پہلوں کو بھی پیدا کیا“ کا ذکر اس لیے کیا گیا کہ دنیا میں سب سے بڑی گمراہی یہی رہی کہ فلاج چیز ہمارے آباء و اجداد سے چلی آرہی ہے۔ تو کیا آباد اجداد گمراہ نہیں ہو سکتے تھے! یہ کوئی دلیل نہیں ہے۔ حتیٰ چیز صرف اللہ کی کتاب اور اس کے رسول ﷺ کی سنت ہے۔ اسی کو اختیار کر کے دنیا میں اللہ کی نافرمانی سے جبکہ آخرت میں اللہ کے عذاب سے بچا جاسکتا ہے۔ اس بات کو ثابت طور پر سورۃ البقرۃ کی آیت 208 میں کہا گیا: (ترجمہ): ”اے ایمان کے دعویدارو! اسلام میں پورے کے پورے داخل ہو جاؤ۔“ یہاں 33 فیصد سے کامیابی نہیں ہوگی بلکہ اللہ تعالیٰ کی سو فیصد اطاعت درکار ہے۔ ایسا نہ کرنے کی صورت میں منفی انداز اختیار کرتے ہوئے سورۃ البقرۃ کی آیت 85 میں شدید ترین دعید آئی ہے۔

”کیا تم ہماری اس کتاب کے ایک حصے کو مانتے ہو اور ایک حصے کو نہیں مانتے؟“

مثلاً نماز پڑھتے ہو، لیکن سود سے بازنہیں رہتے جس کے بارے میں اللہ نے کہا ہے کہ سودی لین دین میں ملوث فرد کے خلاف میری اور میرے رسولؐ کی طرف سے اعلان جنگ ہے۔ یہ تضاد اللہ تعالیٰ کی اطاعت کا مذاق اڑانے کے مترادف ہے۔ آگے فرمایا:

”تونہیں ہے مزاں کی جو یہ حرکت کریں تم میں سے سوائے اس کے کہ دنیا کی زندگی میں ذلیل و خوار کر دیئے جائیں (جو کہ آج ہم ہیں) اور قیامت کے دن وہ شدید ترین عذاب میں جھوٹکے جائیں،“ لہذا زبان سے اسلام کا دعویٰ کرنے والے لیکن عملی طور پر اللہ کے احکام میں سے کچھ کو ماننے والے اور کچھ کو پاؤں تلے روند دینے والے شدید ترین عذاب کے مستحق ہوں گے۔ (”بصارِ منتخب اخباری کالمون کا مجموعہ“ سے ماخوذ)

## اسلام کے عالمی غلبہ میں پاکستان کا مقام وکردار

پاکستان کا مجزا نہ قیام، قائد اعظم کی غیر معمولی قیادت اور پاکستان کی تاحال خصوصی حفاظت و صیانت کی صرف ایک توجیہ ممکن ہے اور وہ یہ کہ پاکستان اسلام کے عالمی غلبے کی خدائی تدیر کے سلسلے کی اہم کڑی ہے!

اس تفہیے (Proposition) یا نظریے (Theorem) کے دو اجزاء ہیں: ایک یہ کہ بالآخر اسلام پوری دنیا پر غالب آ کر رہے گا اور پورے کرہ ارضی پر اسلام کی حکمرانی قائم ہو کر رہے گی! اور دوسرا یہ کہ اسلام کے اس عالمی غلبے (Global Domination) میں ایک اہم اور فیصلہ کرن کردار (Crucial Role) پاکستان کو ادا کرنا ہے اور یہ گویا پاکستان کی تقدیر (Destiny) ہے!

ان میں سے جہاں تک پہلے جزو کا تعلق ہے، وہ بالکل یقینی اور اٹل ہے اس لیے کہ وہ قرآن حکیم سے بھی دلالۃ (by inference) ثابت ہے اور متعدد احادیث صحیح میں تو صراحتاً ذکر کور ہے اور اس کے ضمن میں گمان اور قیاس کا معاملہ صرف اس مسئلے تک محدود ہے کہ ایسا کب ہوگا؟ البتہ جہاں تک دوسرا جزو کا تعلق ہے تو وہ سراسر یا قیاس و گمان کا معاملہ ہے یا فوق وجود ان کا۔ چنانچہ اس کے ضمن میں اختلاف کی گنجائش موجود ہے۔ تاہم ان سطور کے عاجز و ناقیز راقم کا گمان غالب یہی ہے کہ اسلام کے عالمی غلبے کا نقطہ آغاز یہی سر زمین بنے گی جس کا نام 'پاکستان' ہے۔ گویا راقم کو علامہ اقبال کے اس شعر سے اتفاق ہے کہ

میر عرب کو آئی سختی ہوا جہاں سے  
میرا وطن وہی ہے میرا وطن وہی ہے!

(استحکام پاکستان)



## قرابت دار کے ساتھ حسن سلوک

”معاشرے کی تنظیم میں خاندان کے ادارے سے آگے بڑھ کر قربت دار کے ساتھ حسن سلوک کا بھی ذکر ہے۔ خاندان کے ادارے کو مستحکم کرنے کے بعد اب انسان کے حسن سلوک کا دائرہ کا درجہ بدراجہ آگے بڑھنا چاہیے اور ”الاقرب فالاقرب“ کے اصول کے مطابق جو سب سے قریب ہے وہ سب سے پہلے اور سب سے زیادہ حسن سلوک کا مستحق ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَاتِّدَّى الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينُونَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبَدِّرْ تَبَدِّيرًا﴾ (۶)

(بنی اسراء ۱۱)

”اور رشته دار کو اس کا حق ادا کرو اور محتاج اور مسافر کو بھی (اپنے مال میں سے دو) اور اپنی دولت کو نمود و نمائش کے لیے نہ اڑاؤ۔“

قرآن مجید کے اندر متعدد بار قربت داروں کا ذکر ہے: ﴿وَاتَّى الْمَالَ عَلَىٰ حُبَّهٖ ذَوِي الْقُرْبَىٰ﴾ (آل عمران: ۲۷)۔ اور: ﴿وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا وَبِيَدِي الْقُرْبَىٰ﴾ (النساء: ۳۶)۔ قربت داروں کے بعد حسن سلوک کے دائرہ میں معاشرے کے محروم افراد کو بھی شامل کرنا ہو گا، جن میں یتیم، مسَاکین، مسافر، غرض بھی لوگ شامل ہوں گے۔ قربت دار کے بعد یتیم اور مسَاکین کا نمبر آتا ہے: ﴿وَبِيَدِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسْكِينُونَ﴾ ”اور (احسان کرو) رشتہ داروں، یتیموں اور مسَاکین پر۔“ اس سے آگے بڑھیے تو پڑوں کا نمبر آتا ہے: ﴿وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ﴾ ”اور پڑوں جو قربت دار بھی ہو،“ اگر پڑوں قربت دار بھی ہو تو یوں سمجھئے کہ سونے پر سہا گا ہے کہ اس کے دو حقوق جمع ہو گئے۔ ﴿وَالْجَارِ الْجُنُبُ﴾ ”اور پڑوں چاہے انجمنی ہو،“ یعنی وہ آپ کے قبیلے کا نہ ہوتا بھی پڑوں ہونے کے اعتبار سے وہ آپ کے حسن سلوک کا مستحق ہے۔ ﴿وَالصَّاحِبِ بِالْجُنُبِ﴾ ”اور آس پاس کے بیٹھنے والے،“ عارضی طور پر آپ کی برابر کی نشست پر بیٹھا ہوا بھی آپ کا پڑوں ہے اور وہ آپ کے

حسن سلوک کا مستحق ہے۔ اس طرح آپ بس یاریل میں سفر کر رہے ہیں تو آپ کے ساتھ والی سیٹ پر بیٹھا شخص آپ کا پڑوی ہے اور آپ کا فرض ہے کہ اس کے ساتھ اچھا سلوک کریں۔ ﴿وَأَبْنُنِ السَّيِّئِ﴾، "اور پھر مسافر"۔ ﴿وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾، اور پھر وہ جو تمہاری ملک تینیں میں ہوں"۔ ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا﴾ (النساء) "یقیناً اللہ تعالیٰ کو متکبر اور اگر نے والے لوگ بالکل پسند نہیں ہیں۔"

آخر میں ایک حدیث کا حوالہ دے رہا ہوں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((وَاللَّهُ لَا يُوْمِنُ، وَاللَّهُ لَا يُوْمِنُ، وَاللَّهُ لَا يُوْمِنُ)) قِيلَ وَمَنْ يَأْرُسُولُ اللَّهِ؟  
قالَ: ((الَّذِي لَا يَأْمُنُ جَارُهُ بَوَّابِقَهُ)) (١)

حضور ﷺ نے تین باریہ بات فرمائی کہ "خدا کی قسم وہ شخص مومن نہیں ہے!"، یعنی اسے ایمان کی حقیقت حاصل نہیں۔ یا ہمارے ہاں جواحتیاط کی وجہ سے ترجمہ کیا جاتا ہے کہ اس کو ایمان کامل حاصل نہیں ہے۔ اگرچہ میں سمجھتا ہوں کہ جب ہم یہ ترجمہ کرتے ہیں تو اس حدیث میں جوز و روتا شیر ہے وہ ختم ہو کر رہ جاتی ہے۔ بس یہ ذہن میں رکھیے کہ قانون وہ شخص کافرنہیں ہوتا بلکہ مسلمان رہتا ہے، لیکن ایمان کی کوئی لطیف حقیقت ہے جس سے وہ محروم ہے۔ ((وَاللَّهُ لَا يُوْمِنُ)) "خدا کی قسم وہ مومن نہیں!" پوچھا گی حضور کون؟ آپ نے فرمایا: "وہ شخص کہ جس کی ایذا رسانی سے اس کا پڑوی چین میں نہیں ہے۔"

(بیان، ستمبر ۲۰۱۰ء)

"قرآن حکیم سائنس کی کتاب بھی نہیں ہے۔ اصلنا یہ کتاب ہدایت ہے، ہدیٰ للنَّاسِ ہے، لیکن یہ خالق کائنات کا کلام ہے، لہذا اس میں سائنسی مظاہر (scientific phenomena) کی طرف جا بجا اشارے کیے گئے ہیں۔ کوئی اشارہ جیالوجی سے متعلق ہے، کوئی چیز علم فلکیات کے میدان کی ہے، کوئی چیز بیالوجی سے تعلق رکھتی ہے تو کوئی چیز فریالوجی اور کوئی انکبر یالوجی (جنینیات) کے دائرے کی ہے۔"

(بیان دسمبر 2007ء)

## مغربی تہذیب کاالمیہ

”خدا فراموشی اور ہدایت ربانی سے محرومی کے باعث مغربی تہذیب جس کرب اور المیہ سے دوچار ہے، ہماری عظیم اکثریت کو اس کا پتا ہی نہیں۔ ہم ان ممالک کی ظاہری شان و شوکت اور جاہ و حشمت دیکھ کر یہ سمجھ لیتے ہیں کہ دنیا میں ان سے زیادہ خوش نصیب کوئی نہیں۔ ”ذور کے ذہول سہانے ہوتے ہیں“ کے مصدق ان کے ٹھانٹھ بائٹھ اور تمدنی ترقی سے ہم اتنے مرعوب ہیں کہ ہمیں ان کے آلام و مصائب کا اندازہ ہی نہیں ہوتا اور ہم اس مغالطے میں بنتلا ہوتے ہیں کہ وہاں ہر طرح سکھ، چین اور سکون و اطمینان ہے۔ حالانکہ اس خدا نا آشنا تہذیب کا قریبی مشاہدہ کرنے والے جانتے ہیں کہ ان خدا فراموش ممالک میں خاندانی نظام در ہم بر ہم ہو چکا ہے، جس کی وجہ سے پورا معاشرہ انہائی کرب اور دکھ میں بنتلا ہے۔ وہاں آزادانہ شہوت رانی کا دور دورہ ہے، لہذا شادی بیاہ کا بھیڑا کون مول لے۔ جن لوگوں میں سابقہ روایات کا کچھ پاس ہے وہ شادی کا بندھن اختیار کرتے ہیں، تو ان میں سے اکثر کا حال یہ ہے کہ شوہر یوں سے نالاں اور اس کی عصمت و عفت کے بارے میں شک و شبہ میں بنتلا ہے تو یوں شوہر سے بیزار اور اس کے بادف اہونے کے بارے میں شکوں میں بنتلا۔ مزید برآں اول توانع حمل مداری سے اولاد کے جھمیلے سے بچاؤ ہوتا ہے، لیکن کسی کو اگر اولاد کی چاہت ہوئی بھی تو اکثریت کے بچے نرسروں (Nurseries) میں پرورش پاتے ہیں۔ لہذا محبت مادری اور شفقت پدری سے بکسر محروم اس اولاد کے دل والدین کی محبت اور احترام سے بالکل خالی ہوتے ہیں۔ والدین جب بوڑھے ہو جاتے ہیں تو ان کے دلوں میں اولاد کی محبت کا خوابیدہ جذبہ بیدار ہوتا ہے، لیکن اولاد کا حال یہ ہوتا ہے کہ ماں باپ کی خدمت تو کجا، ان سے ملنے اور ان کے ساتھ کچھ لمحات گزارنے کے لیے بھی ان کے پاس فرصت اور وقت ہی نہیں۔ بوڑھے ماں باپ اولاد کی شکل دیکھنے کے لیے سالوں ترستے رہتے ہیں۔ وہاں ایسے بوڑھے مردوں اور عورتوں کے لیے جن کی بیویاں یا شوہر وفات پاچکے ہوں اور جو تباہ رکھے ہوں، ہائل قائم ہیں تاکہ وہ دوسرا بوڑھوں اور بوڑھیوں کی معیت میں تنہائی کے احساس کو منا سکیں۔ یہ ہے خاندانی نظام کے برہم ہونے کی نقد سزا جو مغربی معاشرہ بھگلت رہا ہے۔

بُقْسَتِی سے ہمارے معاشرے میں بھی جو لوگ مغربی تہذیب کے اندر ہے مقلد ہیں اور اس کی تدنیٰ ترقی سے جن کی نکاہیں خیرہ ہو چکی ہیں، جن کے ذہن و قلب اس خدا نا آشنا تہذیب سے مروع ہیں، پھر یہ لوگ مسلمان ہوتے ہوئے بھی اپنے دین کی تعلیمات سے کوسوں دور ہیں وہ بھی اسی الیہ اور کرب میں مبتلا ہیں کہ جس اولاد کو بڑے لاڈ پیار سے پالا پوسا تھا، اعلیٰ تعلیم دلوائی تھی، جس کے لیے حرام کو حلال اور حلال کو حرام کیا تھا، وہ اولاد ان کے حقوق سے قطعاً نا آشنا ہوتی ہے۔ ان میں سے اکثریت کو مکافاتِ عمل کے اسی قاعدے سے سابقہ پیش آتا ہے کہ جیسا بود گے ویسا کافو گے۔ یہ لوگ اولاد کی شکل دیکھنے کو ترتیب ہیں اور یہ حرمت لیے ہوئے دنیا سے رخصت ہوتے ہیں کہ ان کی اولاد بڑھاپے میں ان کے پاس بیٹھنے ان کو کچھ وقت دے اور ان کی دل جوئی کرے۔ جب ماں باپ کے ساتھ یہ ناروا رو یہ اور سلوک ہو تو بھلا قرابت واروں کے ساتھ حسن سلوک اور ان کے حقوق کی ادائیگی کا کیا سوال؟ یہ ہے ہدایتِ رب انبی کو پس پشت ڈالنے کی نقد سزا جو دنیا ہی میں بھگتی پڑتی ہے۔ آخرت میں داگی طور پر ایسے لوگ جس دروناک انعام سے دوچار ہونے والے ہیں، وہ علیحدہ ہے۔“

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک مع خطبہ نکاح)

”اصل میں عمل کا سارا دار و مدار سنت رسول پر ہے۔ قرآن مجید میں نماز کی کتنی تاکید ہے۔ اسے ہر وہ شخص جانتا ہے جس کا دین سے ذرا بھی تعلق ہے بلکہ اس بات کو تو وہ بھی جانتے ہیں جن کا دین سے عملی تعلق منقطع ہے۔ لیکن نماز کی بیت اور ترتیب کہاں سے ملے گی؟ اوقات کہاں سے ملیں گے؟ قرآن میں اشارات ہیں، لیکن نماز سے متعلق پورا نظام سنت رسول علی صاحبها الصلوٰۃ والسلام سے ملتے گا۔ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ((صَلُوٰا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّيٌ)) (۱۲)، ”نماز پڑھو جس طرح مجھے پڑھتے و میکھتے ہو،“ چنانچہ جہاں تک احکام دین اور فقہی مسائل کا تعلق ہے وہ سنت میں ملیں گے۔ سنت ہی احکام قرآن کی عملی تفسیر ہے۔“

(یثاق دسمبر 2007ء)

## زبان کے غلط استعمال کا معاشرے پر اثر

”آپ یقیناً اس بات سے اتفاق کریں گے کہ میں الانسانی معاملات میں اکثر و پیشتر زبان کا غلط استعمال بہت سے فتنوں کو جنم دیتا ہے۔ انسانی تعلقات میں نفرت اور یہ رکابیج بونے اور پھر اس کو نشوونما دینے اور دلوں میں زہر گھولنے میں زبان کے غلط استعمال کا بڑا دخل ہوتا ہے۔ نبی اکرم ﷺ نے اس کو ”حصادِ الائیسنا“ سے تعبیر کیا ہے، یعنی یہ زبانوں کی کھیتیاں ہیں جو کائنی پڑتی ہیں۔ زبان آپ کے قابو میں نہ ہو اور اس کا غلط استعمال ہو تو یہی بات بہت سی خرابیوں برائیوں اور تعلقات میں بگاڑ کا سبب ہوتی ہے۔ عربی کی کہاوت ہے کہ: ”تموار کے زخم مندل ہو جاتے ہیں لیکن زبان کا زخم مندل نہیں ہوتا!“ ہم میں سے ہر ایک کو کچھ نہ پکھ تجربہ ہو گا کہ اس کہاوت میں بڑی صداقت ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ جسمانی زخم بھر جاتے ہیں، لیکن زبان کے گھاؤ کا بھر جانا اور مندل ہو جانا مشکل، بلکہ تقریباً ناممکن ہے۔ اس لیے کہ زبان کا گھاؤ براہ راست دل پر جا کر لگتا ہے، جس کے اندر مال کا کوئی سوال ہی نہیں۔ شوہر اور بیوی، ساس اور بہو اور اعزہ و اقارب کے مابین جو پیچیدہ اور لا تخل مسائل و تنازعات کھڑے ہو جاتے ہیں، ان کا جب تجزیہ کیا جاتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ ان میں سے اکثر کی اصل بڑا اور بنیاد زبان کا غلط استعمال ہوتا ہے۔ میں الانسانی معاملات میں قول اسدید اور قول حسن کی اہمیت اس بات سے بھی معلوم ہوتی ہے کہ سورۃ البقرۃ میں نبی اسرائیل سے لیے جانے والے جس عبد و پیمان اور میثاق کا ذکر ہے اس میں زبان کا صحیح استعمال بھی شامل ہے۔ چنانچہ فرمایا:

﴿وَإِذَا أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لَا تَبْغُونَ إِلَّا اللَّهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسْكِينُونَ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكُوَةَ﴾ (آیت ۸۳)

یاد کرو! اسرائیل کی اولاد سے ہم نے پختہ عہد لیا تھا کہ اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کرنا، مال بآپ کے ساتھ اور رشتہ داروں کے ساتھ اور تمیوں اور مسکینوں کے ساتھ نیک سلوک کرنا اور لوگوں سے درست اور بھلی بات کہنا۔ نماز قائم کرنا اور زکوٰۃ ادا کرنا۔“

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک مع خطبہ نکاح)

## رہبانیت خلافِ فطرت اور خلافِ دین ہے!

”نبی اکرم ﷺ نے اس تصور کی کامل نفی اور تردید فرمائی ہے، قول سے بھی اور اپنے عمل سے بھی۔ حضور ﷺ نے فرمایا میرا طریقہ یہ نہیں ہے۔ میں جو دین لے کر آیا ہوں وہ دین فطرت ہے۔ یہ دین انسان کے کسی بھی طبعی اور فطری تقاضے پر کوئی غیر فطری قدغن عائد نہیں کرتا، نہ ہی وہ یہ چاہتا ہے کہ ان تقاضوں کو بالکل یہ کچل دیا جائے۔ اس کے عکس ہمارا دین ان فطری تقاضوں کو صحیح رخ پر صحیح راستوں پر ڈال دیتا ہے اور صحیح خطوط پر channelize کرتا ہے۔ ان کا جو صحیح مصرف ہے، اس کے لیے اس نے جائز را ہیں معین کر دی ہیں۔ ان راستوں کو اختیار کرنے میں ہی خود انسان کے لیے اپنی انفرادی سطح پر بھی بھلا کی ہے اور اجتماعیت کے اعتبار سے بھی اسی میں خیر ہے۔ لہذا ان تقاضوں کے پورا کرنے کا جو صحیح، جائز اور مفید طریقہ ہے اس کے لیے اس نے راستہ کھلا رکھا ہے، جیسے نکاح۔ البتہ وہ غلط راستے بند کرتا ہے، جیسے زنا، آزادانہ شہوت رانی کا طریقہ جو فرد کے لیے موجب شر اور معاشرے کے لیے موجب فساد ہوتا ہے۔ اسلام نے رہبانیت کی تعلیم نہیں دی بلکہ رہبانیت سے تاکیداً منع کیا ہے۔ چنانچہ امام ابو داؤدؓ اپنی مراسیل میں روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ((لَا رَهْبَارِيَّةَ فِي الْإِسْلَامِ)) ”اسلام میں کوئی رہبانیت نہیں ہے!“ یہاں جو ”لَا“ استعمال کیا گیا ہے، وہ عربی کے قاعدے کے مطابق لائے نفی جس کہلاتا ہے، جس کا مطلب ہوا کہ ہر قسم کی رہبانیت کی نفی ہو گئی۔ یہی بات میں دوسری طویل حدیث میں واضح طور پر آپ کے سامنے بعد میں پیش کروں گا جس کا آخری نکڑا یہ ہے کہ ((.....فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُتْرِ فَلَيْسَ مِثْنَى)) ”جو میری سنت کو ناپسند کرے اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔“

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک مع خطبہ نکاح)



## اصلاحی تحریک کا خلاصہ

”حضرات! چند سال قبل سے مجھے احباب و رفقاء کے شدید تقاضے پر متعدد نکاح پڑھانے کا اتفاق ہوا۔ میرا شروع ہی سے یہ معمول رہا کہ خطبہ نکاح کی غرض و غایت اور حکمت میں میں تقریر ضرور کیا کرتا تھا، جس میں ان آیات و احادیث کی تشریع بھی ہوتی جو نکاح کے خطبہ مسنونہ میں پڑھی جاتی ہیں۔ ساتھ ہی مردم جو رسومات پر بھی تنقید ہوتی اور اصلاح کے لیے کچھ مشوروں اور نصیحتوں کا سلسلہ بھی جاری رہتا۔ نومبر ۱۹۷۳ء میں اپنے چھوٹے بھائی ڈاکٹر البصار احمد سلمہ کی شادی کے موقع پر میں نے طے کیا کہ جن اصلاحات کی طرف میں لوگوں کو متوجہ کراتا ہوں ان پر خود عمل کر کے دکھاؤں، ورنہ ان باتوں کا کہنا چھوڑ دینا چاہیے۔ بقول علامہ اقبال مرحوم رع یا سر اپا نالہ بن جا، یا نوابیدانہ کرا۔ چنانچہ پنجاب میں شاید یہ پہلی شادی تھی جو تھیں سنت نبوی علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کے مطابق انجام پائی۔ نکاح مسجد میں منعقد ہوا اور ان تمام رسومات سے اجتناب کیا گیا جو غیر اسلامی ہی نہیں بلکہ خالص ہندوانہ ہیں۔

میں نے ۱۹۷۳ء کے اوآخر ہی میں بیٹا میں لکھا تھا کہ کراچی میں بعض تجارت پیشہ برادریوں میں نکاح کی مجالس کے مساجد میں انعقاد کا معمول کافی عرصہ سے جاری ہے۔ تعجب کی بات ہے کہ کراچی سے جس برائی کا آغاز ہوا سے لا ہور یا پنجاب کے در دراز گوشوں تک پہنچنے میں کوئی دیر نہیں لگتی، لیکن ایک بھلا کام جو وہاں عرصے سے ہو رہا ہے، اس کے بارے میں یہاں تا حال سوچا بھی نہیں گیا۔ چنانچہ میں نے اپنے بھائی کا نکاح مسجد میں منعقد کر کے اور تمام غیر اسلامی رسوم سے اجتناب کر کے اصلاحی کام کا آغاز کر دیا ہے۔ نیز میں نے اس کے ساتھ ہی ”بیٹا“ میں اپنے ان فیصلوں کا بھی اعلان کر دیا کہ میں آئندہ سے:

۱) کسی بارات میں شرکت نہیں کروں گا، کیونکہ میرے محدود مطالعہ کی حد تک بارات کا راجح الوقت طریقہ خالص ہندوانہ تصورات پر مبنی ہے۔

۲) نکاح کے موقع پر کسی دعوت طعام میں شامل نہیں ہوں گا، کیونکہ خاترون سے اس کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ شادی کے ضمن میں لڑکے والوں کی طرف سے دعوت و یہہ مسنون ہے،

جس کا نہ صرف ثبوت نبی اکرم ﷺ کا تاکیدی حکم بھی ملتا ہے۔

ج) نکاح کی کسی ایسی تقریب میں شرکت نہیں کروں گا جو مسجد میں منعقد نہ ہو۔

الحمد لله والمنة! میں اپنے ان فیصلوں پر کار بند ہوں<sup>(۱)</sup>۔ میں آپ حضرات کو مخلصانہ مشورہ دوں گا کہ صرف نکاح کے مسجد میں انعقاد پر اتفاقاً نہ کیجیے، ملکہ معاشرے سے شادی بیاہ کی ان تمام رسومات کو ختم کرنے کی کوشش کیجیے جن کا اسلام سے برے سے کوئی تعلق نہیں ہے اور جن کا طومار اور بوجھ ہم نے خود اپنے کاندھوں پر اٹھا رکھا ہے۔ شادی بیاہ کی ان تمام رسوم کا، جن کا ہمارے ہاں روایج ہے، جب بھی منصفانہ جائزہ لیا جائے گا تو معلوم ہو گا کہ ان کی اصل ہندوانہ رسم و رواج ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے تو قرآن حکیم اور اسوہ رسول کے ذریعے ہمارے کاندھوں پر سے بوجھ اتارے ہیں۔ جیسا کہ سورہ الاعراف کی آیت ۷۱ میں اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم ﷺ کے اوصاف بیان کرتے ہوئے فرمایا: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ أَصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ طِبَّ﴾ اور (ہمارا یہ نبی امی) لوگوں پر سے وہ بوجھ اتارتا ہے جو ان پر لدے ہوئے تھے اور وہ بندشیں کھولتا ہے جن میں وہ جکڑے ہوئے تھے!“ پس نبی اکرم ﷺ کا احسان عظیم یہ ہے کہ آپ نے دین کو آسان سے آسان بنایا ہے۔ آپ نے ہدایت دی کہ ((يَسِرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا)) (متفق علیہ) ”آسانیاں پیدا کرو، مشکلات پیدا نہ کرو“۔ لیکن ہم ہیں کہ مشکل پسند بن گئے ہیں۔ ہم نے شادی بیاہ کی تقریب میں لا تعداد اضافی رسوم کو اختیار کر رکھا ہے، جس سے شادی ایک بے انہا گراں مسئلہ بن گیا ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ توارث اور برادریوں کے تعامل سے جو ہندوانہ رسوم ہمارے ہاں جاری ہیں ان کو چھوڑنے کے لیے ہم تیار نہیں۔ ہندستان میں جن برادریوں اور خاندانوں نے اسلام قبول کیا وہ اپنے ساتھ اپنی رسوم بھی لائے اور ان کو چھوڑنے کے بجائے ان کے نام بدل دیے اور ان کو جاری رکھا اور اب تک جاری رکھے ہوئے ہیں۔ سننے میں آیا ہے، اور میں نہیں کہہ سکتا کہ اس بات میں کہاں تک حقیقت ہے کہ قیام پاکستان سے قبل میوقم میں میوات کے بعض علاقوں میں نکاح کے موقع پر مولوی صاحب آ کر نکاح بھی پڑھاتے تھے اور پھر پذیرت جی آ کر پھرے بھی ڈلواتے تھے تاکہ پکا کام ہو جائے۔ آخر نسل بعد نسل جو چیز دلوں میں بیٹھی ہوئی تھی تو اس وجہ سے ان کا اطمینان نہیں ہوتا تھا کہ صرف دو بول کہنے سے بندھن بندھ گیا۔ اسی لیے وہ دو لہاڑہن کے کپڑوں میں گردانگا کرائی کے سات پھرے بھی لگواتے تھے اور اس طرح ان کو

اطمینان ہوتا تھا کہ اب معاملہ مضمبوط ہو گیا ہے۔

اس بات پر تو آپ لازماً مسکرائیں گے یا اسے بہت ہی بعد از قیاس گمان کریں گے، لیکن جائزہ مجھے کہ بعینہ یہی حال ہمارا ہے۔ نکاح حضور ﷺ کے طریقے پر ہو، لیکن بارات کا طومار ہے، جہیز کا انبار ہے، رسومات ایک سے ایک بڑا چڑھ کر۔ جو لوگ صاحب ثروت ہیں، وہ اپنی دولت و ثروت اور امارت کے اظہار کے لیے پرانی رسماں ہی پر اکتفا نہیں کرتے، بلکہ نئی نئی رسوم اور بدعاں ایجاد کرتے رہتے ہیں۔ اس معاملہ میں ان کا ذہن بڑا رخیز ثابت ہوتا ہے، حالانکہ ان تمام رسومات کی بنی اکرم ﷺ کی سنت اور صحابہ کرام ﷺ کے تعامل میں کوئی بنیاد نہیں۔ کراچی کی بعض برادریوں نے چند اصلاحی اقدامات کیے ہیں۔ مجھے یہ عرض کرنے پر معاف کیا جائے کہ ان اصلاحی اقدامات کا اصل محرك دین کی تعلیمات پر عمل کرنے کے جذبے سے زیادہ معاشرتی مجبوریاں تھیں، جن کی بنیاد پر فیصلے کیے گئے کہ نکاح مسجد میں ہو اور بارات کا تصور ختم کر دیا جائے، لڑکی والے کے ہاں دعوت نہ ہو، وغیرہ۔ لیکن مجھے معلوم ہوا ہے کہ چور دروازے کھلے ہوئے ہیں۔ بیٹی والا مہندی کی دعوت اور استقبالیہ وغیرہ کے نام سے اب تک پرانی رسوم کو زندہ کیے ہوئے ہے۔ رسم پرستی کا جو بُت دل کے سنگھاں پر براجماں ہے وہ اپنی اطاعت ضرور کرائے گا اور اسی کا کسی طرح ظہور ضرور ہو گا۔ پھر دوسری رسماں بھی جوں کی توں باقی ہیں، بلکہ ان میں کچھ اضافہ ہی ہوتا رہتا ہے۔ حالانکہ ہمارے دین نے صرف دعوتِ دیمه کی تاکید کی ہے۔ بنی اکرم ﷺ نے فرمایا کہ دیمه ضرور کیا کرو، اور جس کو دیمه میں بلا یا جائے وہ اس میں ضرور جائے۔ اس کی حکمت پر آپ جب غور کریں گے تو خود اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ شادی لڑکے والوں کے لیے ہی اصلاً خوشی کا موقع ہوتا ہے۔ ایک نئے خاندان کی تاسیس ہو رہی ہوتی ہے۔ لڑکی والوں کے لیے بلاشبہ اس لحاظ سے تو خوشی کا مقام ہے کہ وہ بیٹی کے فرض سے سکدوش ہو رہے ہیں، لیکن نگاہ و حقیقت میں سے دیکھئے تو بیٹی والوں کے لیے تو یہ بڑی آزمائش کا وقت ہوتا ہے۔ پہنچ کو پالا پوسا، اس کی تعلیم و تربیت کا اہتمام کیا اور پھر جوان ہونے پر دوسرے خاندان کے حوالے کر دیا۔ ہزارو کمکھ بھال لیا ہو، معلومات کر لی ہوں، اطمینان کر لیا ہو، لیکن یہ اندر یہ شے پھر بھی لاحق رہتے ہیں اور یہ دھڑ کانگار ہوتا ہے کہ نہ معلوم آگے کیا ہو گا! مزاج ملیں گے یا نہیں، موافق ہو گی یا نہیں، پتہ نہیں سوال والوں کا سلوک کیا ہو گا؟ وغیرہ وغیرہ۔ یہی وجہ ہے کہ اکثر بچی کی رخصی کے وقت ماں کی ہچکیاں لگی ہوتی ہیں،

بہنیں پچھاڑے کھارہی ہوتی ہیں اور باپ اور بھائیوں کی آنکھیں آنسوؤں سے نم ہوتی ہیں۔ میں کہا کرتا ہوں کہ بیٹی والوں کا ایثار دیکھو کہ وہ اپنے لخت جگر کو دوسروں کے حوالے کر رہے ہیں، لیکن پھر بھی بیٹی والوں کا دل نہیں بھرتا اور سمات کے نام پر ان کے مطالبات کی فہرست کا کوئی ٹھکانا ہی نہیں۔ جہیز دیسے ہی ہندوانہ رسم ہے، لیکن پہلے یہ ہمارے ہاں عام گھریلو استعمال کی اشیاء تک محدود رہتا تھا، لیکن اب تو بیٹی والوں کو فرع بھی چاہیے میل دیژن بھی اور کار بھی! میں نے سنا ہے کہ مکان اور قلیقہ کا بھی مطالبہ ہوتا ہے۔ خداراغور کیجیے کہ جس بچی کے باپ کے پاس یہ سب مطالبات پورے کرنے کے وسائل و ذرائع نہ ہوں اور پھر اس کی ایک نہیں اور بھی پچیاں ہوں تو وہ کیا کرے؟ کہاں جائے، اپنی سفید پوشی کا بھرم کیسے قائم رکھے اور اپنی جوان بیٹیوں کو کیسے بیاہے؟!

وقت کی اہم ضرورت ہے کہ رسمات کا جو بہت دلوں میں چھپا بیٹھا ہے اس کو پوری طرح مصارکیا جائے۔ اس لیے میں آپ حضرات سے عرض کروں گا کہ اس بات پر غور کریں کہ ہمارے سامنے شادی بیاہ کے لیے اصل معیار کیا ہے؟ مسلمان ہونے کی حیثیت سے ہمارے لیے اصل معیار صرف یہ ہے کہ کیا چیز نبی اکرم ﷺ اور صحابہ کرام ؓؑؑؑؑؑ سے ثابت ہے۔ ((مَا آتَا عَلِيهِ وَأَهْضَبَهُ)) کا مفہوم یہ بھی ہے کہ جو چیز نبی اکرم ﷺ اور صحابہ کرام ؓؑؑؑؑ سے ثابت ہے وہ سرآنکھوں پر اور جو چیز ثابت نہیں اس کو پاؤں تک روشنے کے بجائے اگر ہم نے بسر و چشم قبول کیا تو اچھی طرح جان لجیئے کہ دین کے ساتھ ہمارا تعلق مخلصانہ نہیں، اور ہمیں اس تعلق کو درست کرنے کی فکر کرنی چاہیے!

(کتاب: ایک اصلاحی تحریک می خطبہ نکاح)

”یاد رکھو اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے! اس کی معیت ان لوگوں کو حاصل نہیں ہے جن میں مصائب جھیلنے اور مشکلات برداشت کرنے کی صلاحیت نہیں، جو تھرڈ لے بزدل اور کم ہمت لوگ ہیں۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## قرآن میں لفظ "شہید" کا استعمال

"قرآن حکیم میں اگرچہ لفظ شہید کا استعمال متعدد مقامات پر ہوا ہے اور "شہادت" قرآن حکیم کی ایک اہم اصطلاح ہے لیکن مقتول فی سبیل اللہ کے لیے قرآن لفظ "شہید" استعمال نہیں کرتا۔ اس میں استثناء صرف ایک ہے اور وہ ہے سورہ آل عمران کی آیت ۱۳۰۔ وہاں ﴿وَيَتَّخِذُ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ﴾ میں لفظ "شہداء" کو اگر مقتولین فی سبیل اللہ کے معنی میں لیا جائے تو غلط نہ ہو گا۔ دیگر تمام مقامات پر مقتول فی سبیل اللہ کے لیے اس لفظ کا استعمال ہمیں قرآن میں نہیں ملتا۔ یہاں تک کہ خود نبی اکرم ﷺ کے بارے میں بھی سورہ آل عمران میں جہاں یہ مضمون آیا ہے وہاں بھی شہید ہو جانے یا شہادت پا جانے کے لیے "قُتْلَ" کا لفظ ہی صیغہ مجھوں میں آیا ہے:

﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ حَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ط﴾ (آیت ۱۲۲)

"محمد (ﷺ) اللہ کے ایک رسول ہیں، ان سے پہلے بہت سے رسول گزر رکھے ہیں تو اگر ان کا انتقال ہو جائے یا وہ اللہ کی راہ میں قتل ہو جائیں تو کیا تم اپنی ایڑیوں کے بل لوٹ جاؤ گے؟"

ایک حدیث میں جس میں آنحضرت ﷺ نے اپنے لیے شہادت کی تمنا کا اظہار فرمایا ہے وہاں بھی اس ضمن میں "قُتْلَ فِي سَبِيلِ اللِّهِ" کے الفاظ ہی وارد ہوئے ہیں:

((وَالَّذِي نَفِيَ بِيَدِهِ لَوْدَدْتُ أَنِي أَفَاتَلُ فِي سَبِيلِ اللِّهِ فَاقْتُلْ، ثُمَّ أُحْيَا، ثُمَّ أُقْتَلْ، ثُمَّ أُحْيَا، ثُمَّ أُقْتَلْ)) (رواه البخاری عن ابی هریرہ)

"اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں میری جان ہے! میری دلی تمنا ہے کہ میں اللہ کی راہ میں جنگ کروں اور قتل ہو جاؤں، پھر مجھے زندہ کیا جائے، پھر مقتول ہو جاؤں (اللہ کی راہ میں) اور پھر مجھے زندہ کیا جائے اور پھر قتل کر دیا جاؤں۔"

ذہن میں رکھئے کہ قرآن مجید میں لفظ شہادت کا استعمال اصلاح دین حق کی گواہی دینے کے لیے ہے۔ اللہ کے خالق و مالک ہونے کی گواہی، اللہ کی توحید کی گواہی، محمد ﷺ کی صداقت اور رسالت کی گواہی۔ (و دے تو بھی محمدؐ کی صداقت کی گواہی) آخرت کے حق

ہونے کی گواہی، خیر کی گواہی، قرآن کی حقانیت کی گواہی۔ اور یہ گواہی صرف اپنے قول سے ہی نہیں عمل سے بھی دینی ہے۔ یہ ہے ہر مسلمان کا فرض اور اس کے لیے قرآن کی اصطلاح ہے ”شہادت علی الناس“ جو تمام مسلمانوں کا فرضی منصبی ہے بحیثیت امت مسلم۔ اس لفظ شہادت کو قرآن مجید نے اس معنی کے لیے خاص کیا ہے۔ تاہم احادیث میں مقتول فی سبیل اللہ کے لیے لفظ شہید کا استعمال بھی مل جاتا ہے۔ اس لیے ان دونوں الفاظ میں اس اعتبار سے ایک گہرا معنوی ربط موجود ہے کہ جس شخص نے حق کے غلبے کی اس جدوجہد میں اپنی جان اللہ کی راہ میں قربان کر دی اس نے گویا کہ آخری درجے میں شہادت دے دی، دین کی غاطر اپنی زندگی دے کر گویا اپنی جان سے دین حق کی گواہی دے دی۔ اب وہ شہید (گواہ) کہلانے کا بتام و مکال مستحق ہو گیا۔” (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)



## بندہ مومن کا نظریہ حیات

”مومن کا تصور حیات یہ ہے کہ ہم اللہ کے پاس سے آئے ہیں اور اللہ ہی کے پاس واپس لوٹ جائیں گے۔ یہ دُنیوی زندگی ایک سفر ہے، یہ ہرگز ہماری منزل نہیں ہے۔ یہ ہمارے سفر حیات کا ایک عارضی سا وقہ ہے۔ اس دنیا میں رہتے ہوئے ہم پر یہ بات بھی واضح رہنی چاہیے کہ ہم آئے کدھر سے ہیں اور اپنی اس منزل کا بھی واضح شعور ہمیں ہونا چاہیے جہاں ہمیں جانا ہے۔ ہمارا وجود بھی اللہ کا عطا کردہ ہے اور ہمیں حیات بھی اسی نے عطا کی ہے۔ لہذا ”سر تسلیم خم ہے جو مزاج یار میں آئے!“ اللہ ہمارے بارے میں جو فیصلہ بھی کرے ہمیں قبول ہے۔ اس کی مرضی کے آگے ہمارا سر تسلیم خم ہے۔ ہمارے پاس جو کچھ ہے وہ اس کی عطا ہے۔ وغ ”ہر چہ ساقی ماریخت عین الطف است“ میرے اس پیالے میں میرے ساقی نے جو کچھ ڈال دیا یہ اس کی نگاہِ کرم ہی کے طفیل ہے۔ یہ اس کا عطیہ ہے، لہذا دل و جان سے قبول ہے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## خلافت راشدہ دوبارہ قائم نہیں ہو سکتی

”میری یہ بات شاید بہت سے حضرات کو چونکا دے کہ خلافت راشدہ دوبارہ قائم نہیں ہو سکتی۔ پہلی مرتبہ جب میں نے یہ بات کہی تھی تو برادر محبوب الرحمن شامی نے ”قومی ڈائجسٹ“ میں میرا انٹرو یو شائع کیا اور اس کی تشهیر کے لیے پوسٹر شائع کیا جس میں جملی حروف سے میرے یہ الفاظ نمایاں کیے گئے: ”اب خلافت راشدہ دنیا میں کبھی قائم نہیں ہو سکتی!“ یہ بات ذرا تفصیل سے عرض کی جائے تو سمجھ میں آئے گی۔ میرا موقف یہ ہے کہ خلافت راشدہ کا بعینہ وہی نقشہ دنیا میں اب قیامت تک نہیں آ سکتا۔ اس کی وجہات درج ذیل ہیں۔

(ا) خلافت راشدہ، دورِ نبوت کا ضمیرہ: اگرچہ خلافت راشدہ کا دور ہماری تاریخ کے عہد زریں کی حیثیت رکھتا ہے اور اس کے ساتھ محبت اور عقیدت کے رشتہ کا استوار ہونا یعنی ایمان کا تقاضا ہے لیکن دوسری جانب اس حقیقت کو ہرگز نظر انداز نہیں کرنا چاہیے کہ دورِ خلافت راشدہ کے بعض ایسے خصائص اور امتیازات ہیں جو اس کے نظام حکومت میں تو جزو لاپتک کے طور پر پیوست تھے لیکن اب دنیا میں دوبارہ کبھی وجود میں نہیں آ سکتے۔ مثلاً اولین اور اہم ترین یہ ہے کہ خلافت راشدہ ورث حقیقت خلافت علی منہاج النبوة ہے، وہ دورِ نبوت کا ضمیرہ، تتمہ اور تکملہ ہے۔ حضور ﷺ کے بعد اب نہ تو نبوت کا کوئی امکان ہے اور نہ کسی نبوت کے تکملہ اور تتمہ کا۔

(ب) صحابہ کرام علیہما السلام کی درجہ بندی: محمد رسول اللہ ﷺ پر نبوت ختم ہوئی اور اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہاں اشخاص کے مابین ایک درجہ بندی (gradation) ہو گئی یا یہ معنی کہ حضور ﷺ کی ۲۳ برس کی انقلابی جدوجہد میں کون سابقون الادلوں ہیں، کون بدری ہیں، کون وہ ہیں جنہوں نے محمد رسول اللہ ﷺ کے ہاتھ پر بیعت علی الموت یعنی بیعت رضوان کی تھی اور کون وہ ہیں کہ جو فتح مکہ کے بعد ایمان لائے: ﴿لَا يَسْتَوْى مِنْكُمْ مَنْ

أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفُطُحِ وَقُتِلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ انْفَقُوا مِنْهُ بَعْدُ وَقُتِلُوا<sup>(١٠)</sup> (الحمد: ١٠) ”برابر نہیں ہیں تم میں سے وہ لوگ جنہوں نے فتح سے پہلے انفاق اور قتال کیا تھا۔ ان کے درجات بہت بلند ہیں اُن کے مقابلے میں جنہوں نے فتح کے بعد انفاق اور قتال کیا“ وقس علی ذلك - ظاہر ہے کہ اب انسانوں میں ایسی درجہ بندی نہیں ہو سکتی۔

دور نبوی اور دورِ خلافت راشدہ میں بدری ہونا بڑے اعزاز کی بات تھی۔ اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ حضرت حامی بن ابی بکر علیہ السلام سے ایک بڑی خطا ہو گئی تھی کہ حضور ﷺ کے کرم کی طرف پیش قدمی کا ابھی پروگرام بنارہے تھے کہ ان صحابی نے راز فاش کر دیا اور مکہ والوں کو اطلاع پہنچا دی کہ محمد ﷺ تم پر حملہ کرنے والے ہیں۔ جرم اتنا بڑا تھا کہ حضرت عمر بن الخطاب نے حضور ﷺ سے کہا: مجھے اجازت دیجی کہ میں اس کی گروں مار دوں۔ حضور ﷺ نے جواب دیا: اے عمر! تمہیں معلوم نہیں ہے کہ یہ بدری ہیں اور اللہ نے اہل بدر کی ساری الگی بچھلی خطا کیں معاف کر دی ہیں۔

تو یہ وہ درجہ بندی ہے جو اس زمانے میں نہ تو فی الوقت موجود ہے اور نہ آئندہ اس کا امکان ہے اس لیے کہ یہ صرف نبوت کے ساتھ خاص ہے اور نبوت حضور ﷺ پر ختم ہو گئی۔

(ج) سنت خلفاء راشدین کا اتباع لازم: دورِ خلافت راشدہ میں جو فیصلے خلفائے راشدین نے کیئے ہمارے ہاں ائمہ ایک ابدی حیثیت حاصل ہے اور وہ ہماری شریعت میں جلت ہیں۔ اس دور میں جو اجماع ہوا وہ بھی ہمارے لیے جلت ہے۔ اجماع کے بارے میں نظری طور پر ہم کہیں گے کہ اجماع درحقیقت ممکن ہی اس وقت تھا، اس کے بعد تو اجماع ہو ہی نہیں سکتا، اس لیے کہ اس کے بعد امت ایک وحدت نہیں رہی اور منقسم ہو گئی۔ اس وقت امت نہ صرف فرقہ بندی سے پاک تھی بلکہ امت کے اندر کوئی سیاسی تقسیم بھی نہیں تھی، یعنی ہر اعتبار سے وحدت امت تھی۔ اس بنا پر فقهاء کرام نے خلفائے راشدین جنہیں کے اجتہادات کو اجماع کا درجہ دے کر ہمیشہ کے لیے واجب التزام قرار دیا ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

(فَعَلَيْكُمْ سُرَىٰ وَسِنَةُ الْخُلُقَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمُهَلَّبِينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالْتَّوَاجِذِ)<sup>(۱)</sup>

”پس تم میری سنت اور میرے بدایت یافتہ خلفاء راشدین کی سنت کو لازم پکڑو، اسے مضبوطی کے ساتھ دانتوں سے بکڑے رکھو۔“

یہ معاملہ اب کسی اسلامی حکومت کا نہیں ہو سکتا۔ نظری طور پر ایک امکان ہے کہ جب وہ آخری دور آئے گا، اس وقت حضرت عیسیٰ ﷺ کا نزول ہو گا اور پوری دنیا میں اسلام کا غلبہ ہو گا، اس وقت یقیناً پورے کرہ ارضی پر ایک ہی اسلامی ریاست اور ایک ہی حکومت ہو گی۔ نظری طور پر اگر اس نوعیت کا اجتہاد اور اجماع ممکن ہے تو وہ اسی وقت ممکن ہے، ورنہ یہ اجماع اپنی کامل ترین صورت میں صرف دور خلافت راشدہ میں ہوا ہے۔

(و) قبائلی معاشرہ اور تمدنی ارتقاء: دور خلافت راشدہ کے ان ثابت خصائص کے ساتھ ساتھ اس امر واقعی کو بھی نظر انداز نہیں کرنا چاہیے کہ اس وقت کا معاشرہ تمدنی ارتقاء کی اولین سطح پر تھا، یعنی خالص قبائلی بنیادوں پر قائم تھا، اور نظام مشاورت بھی لا محلہ اسی کی اساس پر استوار تھا کہ قبیلے کے سردار بیٹھ گئے اور فیصلہ ہو گیا۔ اس دور میں اگر ہر ایک سے رائے لی جاتی تو یہ ایک بے مقصد کام ہوتا اور اسے پاگل پن سمجھا جاتا۔ اس لیے کہ اس وقت نوع انسانی کا سیاسی شعور مجموعی طور پر اس سطح تک نہیں پہنچا تھا، اور نہ صرف اس وقت بلکہ بعد میں بھی طویل عرصے تک ”ریاست“ اور ”حکومت“ کے مابین کسی فرق و تفاوت کا فہم و شعور نوع انسانی کو حاصل نہ تھا۔ اب ظاہر بات ہے کہ تمدنی ارتقاء کا عمل بہت آگے جا چکا ہے۔

یہ دور خلافت راشدہ کے چار خصائص ہیں جن کا اعادہ اب نہیں ہو سکتا، لہذا میں اپنی رائے کے اندر تھوڑی سی لفظی ترمیم کر رہا ہوں کہ خلافت راشدہ تو قائم ہو سکتی ہے لیکن وہ خلافت راشدہ جو خلافت علی منہاج النبوة تھی اور درج بالا خصائص پر مبنی تھی، وہ اب دوبارہ قائم نہیں ہو سکتی اور جو خصوصی حیثیت اس کو حاصل تھی وہ اب کسی حکومت کو حاصل نہیں ہو سکتی،“۔

(یشاق، نومبر ۲۰۱۰ء)

”آنحضرور ﷺ کی ذات گرامی میں ملت اسلامیہ کے پاس وہ ”مرکزی شخصیت“ موجود ہے جس سے تدین انسانی کی وہ فطری ضرورت تمام و کمال اور بغیر تضیع و تکلف پوری ہو جاتی ہے جس کے لیے دوسری قوموں کو باقاعدہ تکلف و اهتمام کے ساتھ شخصیتوں کے بت تراشنا اور ہیرہ (heroes) گھڑنے کا ہلکیز مول لینا پڑتا ہے۔ مزید برآں ڈینیا کی دوسری اقوام تو ع ”می تراشد نگر ماہر دم خداوندے دگر“ کے مصدق مجبور ہیں کہ ہر دور میں ایک نئی شخصیت کا بت تراشنا، لیکن ملت اسلامیہ کے پاس ایک دائم و قائم مرکز موجود ہے جو اس کے ثقافتی تسلسل (cultural continuity) کا ضامن ہے (اس اعتبار سے دیکھا جائے تو ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيهِمْ رَسُولُ اللَّهِ﴾ میں خطاب صرف صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین ہی سے نہیں بلکہ تاقیام قیامت پوری امت مسلمہ سے ہے)۔ اس دوام اور تسلسل کے ساتھ ساتھ امت مسلمہ کی وسعت اور پھیلاو پہنچی نگاہ رہے تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ یہ آنحضرور ﷺ کی ”مرکزیت“ ہی کا شرہ ہے کہ مشرقی اقصیٰ سے لے کر مغرب بعید تک پھیلی ہوئی قوم میں نسل و سان کے شدید اختلاف اور تاریخی و جغرافیائی عوامل کے انہائی بعد کے علی الرغم ایک گہری ثقافتی یک رنگی (cultural homogeneity) موجود ہے۔ اور اسی کی فرع کے طور پر اس حقیقت پہنچی ہمیشہ متنبہ رہنا چاہیے کہ مختلف مسلم ممالک میں علیحدہ علیحدہ قیادتوں اور ”علاقائی شخصیتوں“ کو بس ایک حد تک ہی ابھارنا چاہیے، اس سے تجاوز کی صورت میں اس سے ”وحدت ملت“ کی جڑیں کمزور ہونے کا اندر یہ ہے۔ گویا بقول علامہ اقبال۔

یہ زائرین حرمہ مغرب ہزار رہبر بھیں ہمارے

ہمیں بھلان سے واسطہ کیا جو تجھ سے نا آشنا رہے ہیں!

روئے زمین کی تمام مسلمان اقوام کو معیارِ قیادت ایک ہی رکھنا چاہیے اور وہ ہے ذات محمد ﷺ — فداہ ابی و امی۔“

(کتاب: مسلمانوں کی سیاسی و ملی زندگی کے رہنماء اصول)

## کل روئے ارضی پر اللہ کا دین غالب آئے گا! ان شاء اللہ

اللہ نے بھیجا حضرت محمد ﷺ کو غالبہ دین کے لیے (لِبُطْهَرَةَ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ) تاکہ دین حق کو غالب کر دیں تمام ادیان پر۔ اور بھیجا پوری نوع انسانی کے لیے۔ ان دونوں باتوں کو جوڑ دیے، صفریٰ کبریٰ ملا دیجئے تو بعضتِ محمدی کا مقصد یعنی تکمیل رسالت کا آخری مرحلہ وہ ہو گا کہ جب کل نوع انسانی پر اللہ کا دین غالب آجائے۔ علامہ اقبال نے ”جوابِ شکوہ“ میں بڑی پیاری بات کہی ہے:-

وقت فرصت ہے کہاں، کامِ ابھی باقی ہے!

نورِ توحید کا اتمامِ ابھی باقی ہے!!

یہ کامِ ابھی نہیں ہوا۔ پوری نوع انسانی تک تو یہ دین نہیں پہنچا۔ کل روئے ارضی پر اللہ کے دین کا غالبہ نہیں ہوا۔ لیکن نوٹ کر لیجئے کہ یہ ہو کر رہنا ہے۔ احادیث میں حضور ﷺ نے اس کی خبریں دی ہیں۔ ایک حدیث میں آپ ﷺ نے اپنے زمانے سے لے کر قیامِ قیامت تک کے پانچ ادواز نوادیے ہیں: (1) دورِ نبوت (2) خلافت علیٰ منہاجِ التَّبَّةِ، یعنی خلافت راشدہ (3) ظالمانہ ملوکیت (4) ظلمانی والی ملوکیت (5) پھر خلافت علیٰ منہاجِ التَّبَّةِ۔ اس وقت نوع انسانی اس پانچویں دور کی دلیلزیست کم پہنچی ہوئی ہے، گویا یہ دور آیا چاہتا ہے، زیادہ دور نہیں ہے۔ حضرت ابو بان بن شیعہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”اللہ تعالیٰ نے میرے لیے کل زمین کو پیش دیا (یا سکیر دیا) تو میں نے اس کے تمام شرق اور تمام مغرب دیکھ لیے۔ اور سن رکھو! میری امت کی حکومت ان تمام علاقوں پر قائم ہو کر رہے گی جو زمین کو سکیر کر اور پیش کر مجھے دکھادیے گئے۔“ (صحیح مسلم)

کوئی شک ہے؟ کیسے ہو سکتا کہ دنیا ختم ہو جائے اور حضرت محمد رسول ﷺ پر تکمیل رسالت کا یہ مظہر پورا شدہ ہو کہ کل روئے ارضی پر حضرت محمد ﷺ کا لایا ہوادین، دینِ الحق اسی طرح غالب ہو جائے جیسے آپؐ کے دست مبارک سے جزیرہ نماۓ عرب میں (جَاءَ الْحُقْقُ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ) کی شان سے غالب ہوا تھا۔

موجودہ ماحول میں اسلام اور مسلمانوں کے جو حالات ہیں، ان سے بڑی مایوسی ہوتی ہے اور کیفیت یہ ہو جاتی ہے کہ -

سنبلے دے مجھاے نا امیدی کیا قیامت ہے

کہ دامان خیالی یار چھوٹا جائے ہے مجھ سے!

اس نا امیدی کے پکر سے نکلنے اور ”دامان خیال یا“ کو منبوطي سے تھانے کے لیے ان احادیث کو حرز جان بنائیں، نہیں پڑھیں، یاد کریں، نہیں لوگوں تک پہنچائیں۔

(”ختم نبوت کے دو مغہبوم اور تکمیل رسالت کے عملی تقاضے“)

## غزوہ بدر..... یوم الفرقان

”اللہ تعالیٰ نے غزوہ بدر کو یوم الفرقان قرار دیا، یعنی حق و باطل کے مابین تمیز والا دن۔ اس دن معلوم ہو گیا کہ اللہ کی انصرتوں و حمایت کس کے ساتھ ہے، ان کفارِ مکہ کے ساتھ کہ جو ایک ہزار کی تعداد میں ہر طرح کے ہتھیار سجا کر میدان بدر میں آئے تھے یا ان میں سو تیرہ بے سرو سامان مسلمانوں کے ساتھ جن کا رسالہ کل دو گھوڑوں پر مشتمل تھا اور جن میں سے سب کے پاس ہتھیار بھی مکمل نہ تھے۔ کسی کے پاس تکوار تھی تو نیزہ نہ تھا اور اگر نیزہ کسی کے پاس تھا تو تکوار نہ تھی اور ایسے بھی تھے جو نیزہ اور تکوار دونوں سے تھی تھے۔ پھر یہ کہ ان بے سرو سامان مسلمانوں کی عظیم اکثریت ان انصار پر مشتمل تھی کہ جن کو قریش جنگجو قوم ماننے کے لئے تیار تھے۔ ان کے بارے میں قریش مکہ کا یہ خیال تھا کہ یہ کاشت کار لوگ ہیں، لڑنے بھڑنے سے انہیں کیا سروکار اورہ میں سو تیرہ ایک ہزار کے کیل کائنے سے لیس ہر طرح سے مسلح لشکر سے ٹکرا گئے اور اسے ذات آمیز شکست سے دوچار کیا۔ یوم بھجھے کے مکے نے اپنی اصل طاقت کو وہاں اگل دیا تھا، اس کی کل جمعیت میدان بدر میں موجود تھی۔ عتبہ بن ربعہ اور ابو جہل جیسے بڑے بڑے سردار بھجوکے کئے ہوئے تھوں کی ہاندہ میدان بدر میں پڑے تھے۔ وہ دن دا قی یوم الفرقان تھا، اس نے حق و باطل کے مابین تمیز کر دی، دودھ کا دودھ پانی کا پانی جدا کر دیا۔ اس شاندار فتح سے مسلمانوں کا مورال یقیناً بہت بلند ہوا۔ پورے علاقے پر مسلمانوں کا دبدپہ قائم ہو گیا۔ اس طرح بحربت کے دو ہی سال بعد صورتِ حال ایک دم اس طرح تبدیل ہو گئی کہ وہ کمپرسی اور مظلومیت کا دور گویا کہ ختم ہوا اور مسلمانوں کی دھاک پورے علاقے پر بیٹھ گئی۔ صورتِ حال کی یہ ساری تبدیلی دراصل نتیجہ تھا غزوہ بدر کا جسے اللہ تعالیٰ نے بجا طور پر یوم الفرقان قرار دیا تھا!“

(مطابعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## صِدَّقَةٌ کے ایمان کی کیفیت

”صدَّقَةٌ“ وہ ہوتے ہیں جو نبی کی دعوت کو قبول کرنے میں والہانہ پیش قدی کرتے ہیں اور قطعاً کوئی توقف نہیں کرتے۔ گویا انہیں اس کے بارے میں کوئی اشتباہ لا جن ہی نہیں ہوتا، چنانچہ نہ وہ کوئی اعتراض وارد کرتے ہیں نہ کوئی جرح کرتے ہیں۔ وہ یہ نہیں کہتے کہ آپ ہم کو دعوت دینے والے کون ہوتے ہیں؟ بلکہ ان کی کیفیت ایسی ہوتی ہے کہ جیسے کوئی نمازی وضو کر کے نماز کے لیے تیار بیٹھا ہوا وصرف انتظار کر رہا ہو کہ جیسے ہی اذان کی آواز کا ان میں پڑے وہ فوراً مسجد کا رخ کرے۔ بالکل یہی کیفیت صِدَّقَةٌ کی ہوتی ہے، جن کی فطرت صالح ہوتی ہے، جن کی عقل سیم ہوتی ہے، اور جنہوں اپنے ذاتی غور و فکر کے نتیجے میں ان تائج کے آس پاس پہنچ چکے ہوتے ہیں جن کی دعوت وحی کے ذریعے سے انہیاً کرام اور رسول عظام تک پہنچتی ہے اور پھر ان کے ذریعے ان حضراتِ صِدَّقَةٌ کے کانوں تک پہنچتی ہے۔

”اہل ایمان کو ابتاؤں اور آزمائشوں سے دوچار کرنے کی اصل حکمت یہ ہے کہ مسلمانوں کی چھانٹی ہو جائے، پچ مسلمانوں اور نہاد مسلمانوں کے درمیان تیز ہو جائے، پھر یہ کہ یہ آزمائشوں اہل ایمان کی مزید تربیت کا ذریعہ بھی بنتی ہیں کہ آزمائشوں کی ان بھیوں سے گزر تو کندن بن کر نکلو۔ اس کے لئے اللہ تعالیٰ حالات کو اولتا بدلتا رہتا ہے۔ وہ چاہتا تو تمہیں کوئی تکلیف نہ پہنچتی، کوئی تمہیں گزندنہ پہنچا سکتا، لیکن پھر تمہیں یہ کیسے معلوم ہوتا کہ تمہاری صفوں میں ابھی کہاں کمزوری موجود ہے۔ تمہاری جمعیت کے اندر کون کون سے گوئشے ایسے ہیں کہ جہاں ابھی مزید استحکام کی ضرورت ہے۔ آئندہ کے کٹھن تر مراحل سے نبرد آزمائونے کے لئے تمہارا اپنی تمام کمزوریوں پر متنبہ ہونا نہایت ضروری ہے۔ تبھی تمہارے لئے یہ ممکن ہو گا کہ اپنی صفوں کو از سرفتو ترتیب دے کر انہیں تعمیر کے عمل سے گزار سکو اور اس طرح اپنی بہت کو جمع کر کے آئندہ آنے والے مراحل کے لئے مناسب تیاری کر سکو!“ (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

الغرض ان صدۃ لیقین کو نبی کی دعوت کے قبول کرنے میں نہ کوئی تذبذب، تأمل یا تردود ہوتا ہے نہ کوئی پس و پیش، کیونکہ یہ تو خود ان کی اپنی نظرت کی پکار ہوتی ہے، اور ان حقائق پر مشتمل ہوتی ہے جو ان کے اپنے باطن میں مضبوط ہوتے ہیں اور وحی کا جامد پہن کر نبی کے قلب اطہر پر وارد ہوتے ہیں اور اب نبی کی زبان سے ایک دعوت کی صورت میں ادا ہو کر ان کے کانوں میں پڑ رہے ہیں، بقول علامہ اقبال مرحوم:-

نکلی تو بِ اقبال سے ہے، کیا جائیے کس کی ہے یہ صدا  
پیغامِ سکون پہنچا بھی گئی، دلِ محفل کا ترپا بھی گئی!

الہذا وہ جس کیفیت کے ساتھ ایمان لاتے ہیں اس میں ایک والہانہ انداز ہوتا ہے، جیسا کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا کہ ”میں نے جس کے سامنے بھی دعوت پیش کی اُس نے تھوڑی دری کے لیے کچھ نہ کچھ توقف ضرور کیا، سوائے ابو بکر (رضی اللہ عنہ) کے کہ انہوں نے ایک لمبے کا توقف کیے بغیر فوراً میری تصدیق کر دی۔“ اب آپ خود سوچیے کہ ایسا کیوں ہوا؟ معلوم ہوا کہ ان کو ان

### تسلیم و رضا

”(مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ إِلَّا يَادُنِ اللَّهِ)“ نہیں نازل ہوتی کوئی مصیبت مگر اللہ کی اجازت سے۔ آیت کے اس چھوٹے سے نکٹرے میں معانی و مفہایم کا ایک خزینہ پہباش ہے۔ اس کی قدرے تشریح و توضیح کی جائے تو وہ یہ ہو گی کہ اگر تم ایک علیم اور حکیم اللہ کو مانتے ہو کہ وہ ہر چیز پر قدرت بھی رکھتا ہے اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کر وہی اس کائنات کا اصل حکمران ہے اور اس کے اذن کے بغیر ایک پتہ تک نہیں بل سکتا، تو اس کا لازمی اور منطقی نتیجہ یہ ہے کہ کوئی مصیبت، کوئی تکلیف، کوئی نقصان، کوئی حادث، کوئی موت، کوئی افتاداً و رُکسی بھی قسم کے ناخوشنگوار واقعات و حوادث اذن خداوندی کے بغیر وارد اور ظہور پذیر نہیں ہو سکتے۔ اب جو چیز اس اللہ کے اذن سے ہو جو سمیع بھی ہے اور بصیر بھی، علیم بھی ہے اور خبیر بھی اور ان سب پر مستراً دکامل حکیم بھی، تو اس پر شکوہ و شکایت کیسی اور اس پر دل میں تکدد رکیوں؟“ (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

حقائق کے ادراک، شعور اور پہچانے میں کوئی وقت پیش نہیں آئی۔ کون مسلمان ایسا ہو گا جو یہ بات نہ جانتا ہو کہ ”واقعہ معراج“ کی تصدیق کے موقع پر حضرت ابو بکر رض کو بارگاہ رسالت سے ”صدیق“ کا لقب اور خطاب ملا تھا! اور پوری امت کا اس پر اجماع ہے کہ حضرت ابو بکر رض صدیق اکبر ہیں۔ مزید برآں مفسرین کا اس پر اجماع ہے کہ سورۃ الیل کے آخری حصے میں شامل آیات بالخصوص حضرت ابو بکر صدیق رض کی شان میں نازل ہوئی ہیں، چنانچہ امام رازیؒ نے سورۃ الیل کو سورۃ صدیق اکبرؒ قرار دیا ہے۔

یہ بات بھی پیش نظر ہے کہ تاریخی طور پر یہ ثابت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے وقت اگرچہ پورے عرب میں بالعموم شرک اور جہالت کی شدید اور گہری تاریکیاں چھائی ہوئی تھیں اور ملکہ میں تو یہ ظلمت اپنی انتہا کو پہنچی ہوئی تھی اور عالم یہ تھا کہ دنیا میں خداۓ واحد کی عبادت کے لیے جو مرکز تعمیر ہوا تھا وہ اقبال کے ان الفاظ کے مصدق کے ع

”دنیا کے بُت کدوں میں پہلا وہ گھر خدا کا“

تین سو سال بھی بُتوں کا استھان بنا ہوا تھا اور ہر سو شرک کے گھٹاٹوپ اندر ہرے چھائے ہوئے تھے، لیکن اس کا مطلب نہیں ہے کہ فطرتِ انسانی بالکل منسخ ہو چکی تھی اور تو حید کا نور بالکل ہی مٹ چکا تھا۔ اس لیے کہ اسی ملکہ کی سرز میں میں عین اسی وقت ابو بکرؒ بھی موجود تھے جنہوں نے ساری عمر کبھی شرک نہیں کیا۔ اس حقیقت کو اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر ابھی وحی نبوت کا آغاز بھی نہیں ہوا تھا لیکن جیسے خود نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پیدائشی طور پر موحد تھے اسی طرح حضرت ابو بکر رض بھی پہلے ہی سے موحد تھے۔ ایسے ہی حضرت عنان غنی رض بھی ابتدا ہی سے موحد تھے اور ایسی اور بھی بہت سی مثالیں موجود ہیں۔ ایک صاحب زید بن عمرو بن نفیل تھے جن کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر وحی کے آغاز سے قبل انتقال ہو گیا تھا۔ روایات میں ان کا حال یہ آتا ہے کہ کعبہ شریف کے پردے پکڑ کر اللہ سے دعا میں کیا کرتے تھے کہ ”اے رب! میں صرف تیری عبادت کرنا چاہتا ہوں، میں ان تمام معبود ان باطل سے اعلان براءت کر رہا ہوں جن کو اہل ملکہ پوجتے ہیں اور جن سے انہوں نے تیرے گھر کو آباد کر کھا ہے، میں صرف تیری ہی پرستش اور صرف تیری ہی پوجا کرنا چاہتا ہوں لیکن میں نہیں جانتا کیسے

کروں۔ ان ہی کے صاحبزادے ہیں حضرت سعید بن زید رض جو یکے از عشراً مبشرہ ہیں اور جو حضرت عمر بن الخطاب رض کے بھنوئی ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ زید جسے موحد کی آنکھ میں تربیت پانے والے کی فطرت میں ان تمام حقائق کا موجود ہونا بالکل سمجھ میں آنے والی بات ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ پر ایمان لانے میں سبقت کی۔

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)



## توکل علی اللہ

”ایمان کے نتیجے میں ہمارا سارا بھروسہ، سارا اعتماد، سارا احتکار توکل اللہ کی ذات پر ہونا چاہیے، اگرچہ ہم اس اسباب و مسائل کی دنیا میں ساز و سامان اور ذرائع وسائل سے مستغفی نہیں ہو سکتے اور اپنی امکانی حد تک ہمیں اسباب بھی فراہم کرنے ہوں گے، جیسے ایک دوسرے مقام پر فرمایا: (وَاعْدُوا لَهُمْ مَا أَسْتَعْنَتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رَبَاطِ الْخَيْلِ ..... ) (الانفال: ۲۰) یعنی اپنے دشمن کے مقابلے کے لیے تیاری کرو اور مقدور بھر جو ساز و سامان فراہم کر سکتے ہو فراہم کرو۔ اور جیسے نبی کریم ﷺ نے تعلیم دی کہ ”پہلے اونٹ کو باندھو، بھر اللہ پر بھر دسہ کرو۔“ جس کی بہترین ترجمانی مولانا رودم نے اس مصريع میں فرمائی ہے ع ”بر توکل زانوئے اشتربہ بند!“ جتناچہ اپنی استطاعت کے مطابق دُنیوی اور ما دی اسباب اور ساز و سامان فراہم کرنا ایمان کے منافی نہیں ہے، لیکن اگر یہ خیال ہو گیا کہ مجرد ان اسباب وسائل اور ساز و سامان سے کام ہو جائے گا، گویا اصل بھروسہ اعتماد اور احتکار اپنی محنت، اپنی تیاری اور اپنے ساز و سامان پر اور اصل توکل ما دی اسباب وسائل پر کیا تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ اللہ کی ذات سے ہماری رُنگا ہیں ہٹ گئیں اور ہم اس سے محبوب ہو گئے، اس کی کمال قدرت کا یقین دل میں قائم نہیں رہا۔ اس عالم اسباب میں محنت و کوشش اپنی جگہ ضروری ہے اور امکانی حد تک اسباب وسائل کی فراہمی اور ان کا استعمال بھی لازمی ہے، لیکن توکل صرف اور صرف اللہ کی ذات پر ہو گا۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## طبعی محبتوں کے ضممن میں احتیاط

”انسان اس دنیا میں تنہا نہیں رہتا۔ مدنتیت اس کی جبلت اور طبیعت میں رپچی بسی ہے۔

الہذا وہ اس دنیا میں بہت سے تعلقات میں جکڑا ہوا ہے جن کے کئی دائرے ہیں۔ ایک دائرہ اس کے والدین، بھائی بہن اور بیوی بچوں کا ہے۔ دوسرا دائرے میں رشتہ دار اور اعزز و اقارب ہیں۔ پھر کنبے اور قبیلے کا دائرة اور اس کے بعد قوم کا دائرة ہے اور بالآخر یہ سلسلہ پوری نوع انسانی تک پھیل جاتا ہے۔ ان سب کو ایک لفظ میں جمع کیا جائے تو وہ ہے ”علاقہ دنیوی“۔ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں تمدن و تہذیب کی گاڑی کو چلانے کے لیے ان علاقوں دنیوی کے ضممن میں بہت سی فطری محبتیں انسان کے دل میں ڈال دی ہیں۔ انسان کو والدین، بھائیوں، بیوی اولاد اور رشتہ داروں سے محبت ہوتی ہے۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ ان محبوں میں سب سے زیادہ قوی محبت بیویوں اور اولاد کی محبت ہے۔ اگر اس میں حد اعتمدار سے تجاوز ہو

### صبر کا قرآنی تصور

”صبر ہر گز کوئی منفی شے نہیں ہے، بلکہ یہ ایک ثابت جذبہ ہے۔ کسی مقصد کی تکمیل کی خاطر یا کسی نصب العین اور منزل مقصود تک رسائی حاصل کرنے کی جدوجہد میں جو تکالیف آئیں اور اس راہ کی رکاوٹوں سے نبرداز ماہونے میں جو مصائب آئیں میں انہیں ثابت قدمی کے ساتھ جھیلنا اور برداشت کرنا صبر ہے، جو یقیناً ایک ثابت جذبہ ہے۔ صبر کے حوالے سے یہ بات بھی ذہن میں رہنی چاہیے کہ اللہ کی راہ میں قبال کرنے والا کوئی شخص اگر میدان جنگ میں پامردی اور استقامت کا مظاہرہ کرنے کی بجائے جان بچانے کے لیے وہاں سے راہ فرار اختیار کرے گا تو اس کا یہ عمل دراصل اللہ کے غضب کو دعوت دینے کے متراود ہے۔ اس کا سب کچھ کیا دھرا ضائع ہو جائے گا۔“

(مطابعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

جائے تو یہی محبت انسان کے لیے دشمنی کا روپ دھار لے گی۔ لہذا اس کے ضمن میں اختیاط کی ضرورت ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: ﴿لَيَاكُهَا الَّذِينَ امْنُوا إِنَّمَا مِنْ أَذْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ﴾ ”اے اہل ایمان! یقیناً تمہاری بیویوں اور تمہاری اولاد میں سے بعض تمہارے دشمن ہیں، پس ان سے ہوشیار رہو!“

یہ انتباہ اس لیے ضروری ہے کہ فی الواقع ان محبتوں میں انسان کے لیے بالقوہ خطرہ موجود ہے، اس لیے کہ اگر آخرت نہ ہوتی اور حساب کتاب نہ ہوتا اور کوئی جواب وہی نہ ہوتی تب تو کوئی تشویش کی بات نہ ہوتی۔ اس صورت میں تو انسان کو کھلی چھٹی ہوتی کہ بیویوں کی فرماکشیں پوری کرئے، خواہ حلال سے کرئے، خواہ حرام سے کرئے، اولاد کو اچھے سے اچھا کھلانے اور پہنانے اور ان کو اعلیٰ سے اعلیٰ تعلیم دلانے کی فکر کرئے، چاہے جائز ذرائع آمدیں

## ہجرت کس لیے؟

”یہ نہ سمجھو کہ ہجرت کے بعد اب تمہاری تکالیف کا ذور ختم ہو گیا، مشکلات اور مصائب کا ذور اب بیت گیا۔ تم نے ہجرت کی ہے فرار کی راہ اختیار نہیں کی، یہ درحقیقت اپنے مشن اور مقصد کی طرف پیش قدی کے لیے ایک مرکز ہے جو اللہ نے تمہیں عطا کیا ہے، تمہاری جدوجہد اب ایک نئے مرحلے میں داخل ہوئی ہے، ابھی عشق کے امتحان اور بھی ہیں! ابھی تو بڑی آزمائش آئیں گی۔ اصل سختیں مرحلہ تو ابھی آنے ہیں کہ جن سے تمہیں سابقہ ہو گا، اس لیے کہ تمہاری یہ دعوت اور تحریک اب ایک ایسے مرحلے میں آگئی ہے کہ جہاں نظریاتی تصادم اور کشمکش سے آگے بڑھ کر عملی تصادم یعنی جہاد بالسیف اور قبال کا آغاز کرنا ہو گا۔ گویا تم Passive Resistance کے مرحلے سے Active Resistance کے ذور میں داخل ہو گئے ہو۔ اب صرف جھیلنے اور برداشت کرنے کے مرحلے سے آگے بڑھ کر باطل پر حملہ آور ہونے اور دشمن پر ضرب لگانے کا وقت آ رہا ہے، تو اچھی طرح سمجھ لو کہ آنے والا ذور ہرگز کوئی آسانیوں اور آرام کا ذور نہیں ہے، بلکہ تمہارے لیے نئی نئی آزمائشوں کے دروازے کھل رہے ہیں۔“  
(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

سے ہو چاہے ناجائز رائع آمدی سے ہو۔ لیکن جب یہ حقیقت سامنے آچکی ہے کہ یہ زندگی تو بہت عارضی اور مختصر ہے، اصل زندگی تو آخرت کی زندگی ہے جسے کبھی ختم نہیں ہوتا اور اصل فصلے کا دن تو قیامت کا دن ہے، یعنی وہی ہے ہاڑ اور جیت کے فصلے کا دن! پس اگر اس حقیقت کو جانے کے بعد بھی تم نے اپنی بیویوں اور اولاد کی محبت سے مغلوب ہو کر اور ان کی خوشنودی کی خاطر اللہ کی حرام کردہ چیزوں میں منہ مارا، ناجائز آمدیوں کا رخ کیا اور ان کو عیش کرانے اور ان کی فرمائیں پوری کرنے کے لیے تم نے حلال و حرام کی تمیز کو ختم کر دیا اور جائز و ناجائز کا خیال نہ رکھا تو جان لو کہ یہ تمہارے حق میں محبت نہیں، دشمنی ہے، اور اگر تم محتاط چوکس اور چوکنے نہ رہے تو یہی بے جا محبت اور لاڈ پیار تھا رہی عاقبت کی بر بادی کا سبب بن جائے گا۔ چنانچہ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے کہ: ”بُرَا هِيَ نَادَانٌ هِيَ وَهُنْفُسٌ جَسْ نَمَنَ دُونَرُوْلُنَ كَيْ دِنِيَا بَانَنَ“ کے لیے اپنی عاقبت تباہ و بر باد کر لی۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)



## اختصاری نظام

”منتخب نمائندگان کے لیے موآخذہ کا ایک موثر نظام بنانا ہو گا۔ یہ نظام اس لیے ضروری ہے کہ منتخب ہو کر آنے والے ابو بکر اور عمر بن علیؑ نہیں ہیں، جن کی طرف سے ہمیں کسی بد دیناتی اور خیانت کا اندیشہ نہ ہو۔ خلفاء راشدین کا ترکیہ خود محمد رسول اللہ ﷺ نے کیا تھا۔ موآخذے کا یہ نظام عہدِ حاضر میں ترقی یا فتح ممالک میں کافی موثر ہے۔ چنانچہ امریکہ میں صدر نکس کے خلاف ابھی موآخذہ (impeachment) کی تحریک شروع ہوئی تھی کہ وہ از خود مستغفی ہو گئے۔ امریکہ میں آئین نے صدر کو جہاں بہت زیادہ اختیارات دیے ہیں وہیں checks and balances کے سخت نظام نے اسے خاصا جکڑ بھی دیا ہے۔“

(کتاب: خلافت کی حقیقت)

جائے تو بھی محبت انسان کے لیے دشمنی کا روپ دھار لے گی۔ لہذا اس کے ضمن میں احتیاط کی ضرورت ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: ﴿إِنَّمَا يُحِبُّ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُنْهَا النُّفَاسُ وَالْأَوْلَادُ كُمْ عَذَابٌ لَكُمْ فَاقْحُدُوا وَهُمْ هُمْ﴾ ”اے ابی ایمان! یقیناً تمہاری بیویوں اور تمہاری اولاد میں سے بعض تمہارے دشمن ہیں، پس ان سے ہوشیار رہو!“

یہ انتباہ اس لیے ضروری ہے کہ فی الواقع ان محبوں میں انسان کے لیے بالقوہ خطرہ موجود ہے، اس لیے کہ اگر آخرت نہ ہوتی اور حساب کتاب نہ ہوتا اور کوئی جواب دہی نہ ہوتی تب تو کوئی تشویش کی بات نہ ہوتی۔ اس صورت میں تو انسان کو کھلی چھٹی ہوتی کہ بیویوں کی فرمائیش پوری کرئے، خواہ حلال سے کرئے خواہ حرام سے کرئے، اولاد کو اچھے سے اچھا کھلانے اور پہنانے اور ان کو اعلیٰ سے اعلیٰ تعلیم دلانے کی فکر کرئے، چاہے جائز ذرائع آمدیں

## ہجرت کس لیے؟

”یہ نہ سمجھو کہ ہجرت کے بعد اب تمہاری تکالیف کا دور ختم ہو گیا، مشکلات اور مصائب کا دوراب بیت گیا۔ تم نے ہجرت کی ہے فرار کی راہ اختیار نہیں کی، یہ درحقیقت اپنے مشن اور مقصد کی طرف پیش قدمی کے لیے ایک مرکز ہے جو اللہ نے تمہیں عطا کیا ہے، تمہاری جدوجہد اب ایک نئے مرحلے میں داخل ہوئی ہے عابھی عشق کے امتحان اور بھی ہیں! ابھی تو بڑی آزمائیں آئیں گی۔ اصل کٹھن مرافق تو ابھی آنے ہیں کہ جن سے تمہیں سابقہ ہو گا، اس لیے کہ تمہاری یہ دعوت اور تحریک اب ایک ایسے مرحلے میں آگئی ہے کہ جہاں نظریاتی تصادم اور کٹھن سے آگے بڑھ کر عملی تصادم یعنی جہاد بالسیف اور قتال کا آغاز کرتا ہو گا۔ گویا تم Passive Resistance کے مرحلے سے Active Resistance کے دور میں داخل ہو گئے ہو۔ اب صرف جھیلنے اور برداشت کرنے کے مرحلے سے آگے بڑھ کر باطل پر حملہ آور ہونے اور دشمن پر ضرب لگانے کا وقت آ رہا ہے، تو اچھی طرح سمجھ لو کہ آنے والا دور ہرگز کوئی آسانیوں اور آرام کا دور نہیں ہے بلکہ تمہارے لیے نئی آزمائشوں کے دروازے کھل رہے ہیں۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

سے ہو چاہے ناجائز رائع آمدی سے ہو۔ لیکن جب یہ حقیقت سامنے آچکی ہے کہ یہ زندگی تو بہت عارضی اور مختصر ہے، اصل زندگی تو آخرت کی زندگی ہے جسے کبھی ختم نہیں ہونا اور اصل فصل کا دن تو قیامت کا دن ہے، یعنی وہی ہے ہمارا اور جیت کے فصلے کا دن! پس اگر اس حقیقت کو جانے کے بعد بھی تم نے اپنی بیویوں اور اولاد کی محبت سے مغلوب ہو کر اور ان کی خوشنودی کی خاطر اللہ کی حرام کردہ چیزوں میں منہ مارا، ناجائز آمدینیوں کا رُخ کیا اور ان کو عیش کرانے اور ان کی فرمائیں پوری کرنے کے لیے تم نے حلال و حرام کی تیز کو ختم کر دیا اور جائز و ناجائز کا خیال نہ رکھا تو جان لو کہ یہ تمہارے حق میں محبت نہیں، دشمنی ہے اور اگر تم محتاط چوکس اور چوکنے نہ رہے تو یہی بے جا محبت اور لاڈ پیار تمہاری عاقبت کی بر بادی کا سبب بن جائے گا۔ چنانچہ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے کہ: ”بڑا ہی نادان ہے وہ شخص جس نے دوسروں کی دنیا بنانے کے لیے اپنی عاقبت بتاہ و بر باد کر لی۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاہب)



## اختصاری نظام

”منتخب نمائندگان کے لیے موافقہ کا ایک موثر نظام بنانا ہو گا۔ یہ نظام اس لیے ضروری ہے کہ منتخب ہو کر آنے والے ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہیں نہیں ہیں، جن کی طرف سے ہمیں کسی بد دیانتی اور خیانت کا اندر یثیرہ نہ ہو۔ خلفاء راشدین کا ترکیہ خود محمد رسول اللہ ﷺ نے کیا تھا۔ موافقہ کا یہ نظام عہدہ حاضر میں ترقی یافتہ ممالک میں کافی موثر ہے۔ چنانچہ امریکہ میں صدر نکسن کے خلاف ابھی موافقہ (impeachment) کی تحریک شروع ہوئی تھی کہ وہ از خود مستقفلی ہو گئے۔ امریکہ میں آئین نے صدر کو جہاں بہت زیادہ اختیارات دیے ہیں وہیں checks and balances کے تحت نظام نے اسے خاصا جگہ بھی دیا ہے۔“

(کتاب: خلافت کی حقیقت)

## ”تبیح“ کا معنی و مفہوم

”لفظ“ ”تبیح“ کے اگرچہ فوری طور پر جو عام معنی ذہن میں آتے ہیں وہ یہ اقرار ہے کہ اللہ پاک ہے۔ لیکن اس کا حقیقی مفہوم کیا ہے، اسے جاننا ضروری ہے۔ ”تبیح، نسبیح“ فعل لازم ہے اور اس کا مطلب ہے کسی چیز کا تیرنا، خواہ وہ چیز پانی کی سطح پر تیر رہی ہو، خواہ فضا یا خلا میں اپنے مدار پر اپنی سطح کو برقرار رکھتے ہوئے حرکت کر رہی ہو۔ چنانچہ آپ کو قرآن مجید میں یہ الفاظ ایک سے زائد مقامات پر ملیں گے کہ : ﴿كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ﴾ (الانبياء) ”یہ تمام (اجرام سماوی خلا میں) اپنے اپنے مدار میں تیر رہے ہیں۔“ اس سے فعل متعدد بنتا ہے سبھ سبھ ”تبیح“ حس کا مطلب ہے کسی شے کو ”تیرنا“ یا اس کی سطح پر برقرار رکھنا۔ اس کا مصدر ”تبیح“ ہے۔ گویا لفظ ”تبیح“ کے لغوی معنی ہیں ”کسی کو اس کی اصل سطح پر برقرار رکھنا“۔ چنانچہ اللہ کی ”تبیح“ یہ ہے کہ اس کا جو مقام بلند ہے، اس کی جو اعلیٰ وارفع شان ہے، اسے اس پر برقرار رکھا جائے، اور اس کی ذات اقدس صفات اکمل اور شان ارفع کے ساتھ کوئی ایسا تصور شامل نہ کیا جائے جو اس کے شایان شان نہ ہو۔ گویا کسی بھی درجے کے ضعف، عجز، نقص، عیب یا محدودیت کا کوئی بھی تصور اس کی ذات و صفات کے ساتھ شامل کرنے کے معنی یہ ہیں کہ انسان اسے اس کے مقام ارفع سے نیچے گرار ہا ہے۔ معاذ اللہ!— پس ”تبیح“ باری تعالیٰ کا مفہوم یہ ہو گا کہ اس بات کا اقرار و اعتراض کیا جائے کہ اللہ ہر عیب سے، نقص سے، ہر ضعف سے، ہر احتیاج سے منزہ و ماوراء اور اعلیٰ وارفع ہے، گویا فی الجملہ ”اللہ پاک ہے“۔ واضح رہے کہ یہ معرفت الہی کا سلیمانی پہلو ہے کہ ہم نے یہ جان لیا کہ اللہ میں کوئی نقص نہیں، کوئی عیب نہیں، اسے کوئی احتیاج نہیں۔ وہ ان سب سے منزہ اور پاک ہے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## عظمت صحابہ

”صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی عظمت کو کم کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ ہدایت دے۔ اللہ تعالیٰ تو انہیں اپنی کتاب مبین میں اپنے رسول ﷺ کا معین قرار دے رہا ہے۔ غور کا مقام ہے اسلامی انقلاب اگر اکیلے رسول کے ذریعے سے برپا ہو سکتا ہوتا تو کیوں نہ حضرت نوح علیہ السلام انقلاب برپا کر دیتے! لیکن رسول کے ساتھ ایک ایسی جمیعت اور جماعت کی ضرورت ہوتی ہے جو اپنے آپ کو رسول کے مقصد کے لئے ہم تین وقف کر لے اور کامل تعاون و اعانت کا عملی مظاہرہ دکھادے۔ جہاں رسول کا پسند نہ ہے وہ اپنے خون کی ندیاں بھاڑے۔ وہ رسول کے چشم و ابرو کے اشارے پر اپنی گرد نہیں کٹوادیئے کو اپنے لئے دنیا کی عظیم ترین نعمت و سعادت سمجھے۔ جب تک ایسے لوگوں کی جماعت و جمیعت موجود نہ ہو انقلاب نہیں آ سکتا، اللہ کا دین غالب نہیں ہو سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ کیبعثت کی امتیازی خصوصیت والی آیت مبارکہ: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَ عَلَى الَّدِيْنِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا﴾ سے منصلہ بعد فرمایا: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ...﴾ یہ ہے ان دونوں آیات کا باہمی ربط و تعلق۔ یہ ہے نظم آیات جس میں معانی و مفہوم اور حکم و بصارت کے کبھی ختم نہ ہونے والے خزانے موجود ہیں۔ یہ ہیں وہ جواہرات اور بجا ایسات جو قرآن و حدیث اور سیرت مطہرہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام میں معروضی طور پر تدبیر اور غور و فکر کرنے والے طالب علم کے نصیب میں آتے ہیں۔“

(ستاب۔ نقش انقلاب نبوی)



## تکمیل نبوت و رسالت

نبوت کی تکمیل کا مظہر یہ ہے کہ قرآن مجید میں ہدایت کامل کر دی گئی۔ سابقہ انبیاء، درسل ﷺ کو جو کچھ بذریعہ وحی ملتار ہا ہے اس کا کامل، تکمیل اور محفوظ ایڈیشن قرآن مجید ہے۔

نوعِ انسان را پیامِ آخریں  
حاملٰ اُو رحمۃِ لِلعالمین!

چنانچہ ہدایت الہی کا یہ آخری اور کامل ایڈیشن آگیا تو گویا کہ نبوت کامل ہو گئی۔

رسالت کی تکمیل کے دو مظہر ہیں۔ ایک یہ کہ محمد رسول اللہ ﷺ کی رسالت مکانی اور زمانی دونوں اعتبارات سے غیر محدود ہے۔ اس لئے کہ ایک جانب آپؐ کی رسالت کرہ ارضی پر بننے والی تمام نوع انسانی کے لئے ہے اور دوسری جانب آپؐ کی رسالت کا دور و راست ہے۔ یعنی تاقیامِ قیامت آپؐ ہی کی رسالت کا دور ہے۔ اس ضمن میں قرآن مجید میں متعدد مقامات پر اشارات موجود ہیں۔ مثلاً سورہ سباء میں ارشاد ہے: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَفَافًا لِلنَّاسِ بِشِيرًا وَنَذِيرًا...﴾ اور (اے نبی) ہم نے نہیں بھیجا ہے آپؐ کو مگر تمام نوع انسانی کے لئے بشیر و نذیر بنا کر....“

گویا کہ مکانی حدود ختم ہوئیں۔ کیونکہ محمد رسول اللہ ﷺ کی رسالت پورے کرہ ارضی کے لئے ہے اور آپؐ کی بعثت پوری نوع انسانی کی طرف ہوئی ہے۔ آپؐ کی مخاطب کوئی ایک قوم، کوئی ایک قبیلہ، کوئی ایک نسل، کوئی ایک علاقہ، کوئی ایک ملک اور کسی ایک دور کے انسان نہیں بلکہ پوری نوع انسانی ہے۔ یہ چیز جہاں مکانی اعتبار سے غیر محدود ہے وہاں زمانی اعتبار سے بھی غیر محدود ہے کہ اب تا قیامِ قیامت کوئی نبی اور رسول آنے والا نہیں۔ اب حضور ﷺ کا دور و رسالت ہے جو قیامت تک قائم و دائم رہے گا۔



## اقتباس ..... بلا عنوان

ایمان در حقیقت کوئی خارج سے ٹھوٹی جانے والی چیز ہے ہی نہیں، اس کی شمع تو انسان کے اپنے باطن میں روشن ہے اور اس کا قلب بذاتِ خود وہ جامِ جہاں نما ہے جس میں کائنات کے وہ تمام حفائق از خود منعکس ہیں جن کا دوسرا نام ایمان ہے۔ ہوتا صرف یہ ہے کہ غلط ماحول اور غلط تعلیم و تربیت کے اثرات سے انسان کی شمعِ باطن کی روشنی و هندلہ جاتی ہے اور اس کے اعمال بد کے سبب سے اس کا آئینہ قلب مکدر ہو جاتا ہے!

اور اس آئینے کو صیقل کرنے اور انسان کی اس شمعِ باطن کے نور کو اجاگر کرنے کے لیے ہی کلامِ الہی «تَبَصَّرَةً وَذِكْرِي لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ○» بن کرنا زل ہوا ہے۔ تلاشِ حق کی نیت سے اسے پڑھا اور اس پر غور و فکر کیا جائے تو سارے جوابات ذور ہوتے چلتے ہیں اور انسان کا باطن نورِ ایمان سے جگنگا اٹھتا ہے۔ یہ تو ہوئی نورِ ایمانی کی اوپرین تحریل، اس کے بعد بھی جب کبھی غفلت یا غلطہ بھیست کے سبب سے آئینہ قلب غبار آ لود ہو جائے تو اس کے جلاء، صیقل کا موثر ترین ذریعہ قرآن مجید ہی ہے جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت کے مطابق آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

((إِنَّ هَذِهِ الْقُلُوبَ تَصْدِأُ كَمَا يَصْدَأُ الْعَدِيدُ إِذَا أَصَابَهُ الْماءُ)) قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ

مَا جَلَاءُهَا؟ قَالَ: ((كَثِرَةُ ذِكْرِ الْمَوْتِ وَتَلَاقُهُ الْقُرْآنِ)) (رواہ البیهقی)

”بَنِ آدم کے قلوب بھی اسی طرح زنگ آ لود ہو جاتے ہیں جیسے لوہا پانی پڑنے

سے!“ دریافت کیا گیا: یا رسول اللہ! اس زمگ کوڈور کس چیز سے کیا جائے؟ فرمایا: ”موت کی بکثرت یاد اور قرآن مجید کی تلاوت!“

خلاصہ کلام یہ کہ محض ایک متوارث عقیدے کے طور پر قرآن و ایک مقدس آسمانی کتاب مانے سے ہماری موجودہ صورت حال میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں ہو سکتی اور قرآن مجید کے ساتھ عدم القات کا جو رویہ ہمارا اس وقت ہے وہ نہیں بدل سکتا۔ قرآن مجید کے جو حقوق ہم پر عائد ہوتے ہیں ان کی ادائیگی کی اولین شرط یہ ہے کہ سب سے پہلے ہمارے دلوں میں یہ یقین پیدا ہو کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اور ہماری ہدایت کے لیے نازل ہوا ہے۔

اس یقین کے پیدا ہوتے ہی قرآن کے ساتھ ہمارے تعلق میں ایک انقلاب آجائے گا۔ یہ احساس کہ یہ ہمارے اس خالق و مالک کا کلام ہے جس کی ذات تبارک و تعالیٰ و را، الوراء ثم الوراء ہے اور جس کا انسی اونی ترین درجے میں بھی کوئی تصور ہمارے بس میں نہیں اور جس کی ذات کے ادرائک سے بخوبی احساس ہی یقین افضل البشر بعد الانبیا، کمال ادرائک ہے، ہمارے فکر و نظر میں ایک انقلاب برپا کر دے گا۔ پھر ہمیں محسوس ہو گا کہ اس زمین کے اوپر اور اس آسمان کے نیچے قرآن سے ہر کوئی دولت اور اس سے عظیم تر کوئی نعمت موجود نہیں۔

پھر اس کی تلاوت ہماری روح کی غذا اور اس پر غور و فکر ہمارے قلوب و اذہان کے لیے روشنی بن جائیں گے۔ اور یقیناً یہ کیفیت پیدا ہو جائے گی کہ اس کی تلاوت سے ہم کبھی سیر نہ ہو سکیں گے اور اپنی بہترین ذہنی و فکری صلاحیتوں اور اپنی پوری عمر کو اس پر تدبیر و تفکر میں کھپا کر بھی ہم محسوس کریں گے کہ ع حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا!

”بِلَّغُوا عَنِيْ وَلَوْ آتَيْهَا“ کے ان مبارک الفاظ کے عموم سے

ثابت ہوتا ہے کہ اس ذمہ داری سے بالکل بُری کوئی بھی نہیں۔

جسے ناظرہ پڑھنا آتا ہے وہ دوسروں کو ناظرہ پڑھنا سکھادئے

جسے حفظ ہے وہ دوسروں کو یاد کرائے جسے ترجمہ آتا ہے وہ

دوسروں کو ترجمہ پڑھائے اور جسے اس کا کچھ علم و فہم حاصل ہے

وہ اسے دوسروں تک پہنچائے۔ حتیٰ کہ اگر کسی کو ایک آیت ہی

یاد ہو اور وہ اسے ہی دوسروں کو یاد کرادے یا قرآن کی کسی

ایک آیت یا سورت کا مفہوم معلوم ہو اور وہ صرف اسی کا علم

دوسروں تک منتقل کر دے تو یہ بھی ”تبليغ قرآن“ میں شامل

ہے۔ اگرچہ اس مقدس اور عظیم الشان فرض کی ادائیگی کی جو

ذمہ داری امت مسلمۃ پر بحیثیت مجموعی عائد ہوتی ہے وہ صرف

اس وقت پوری ہو سکتی ہے جب قرآن کا متن اور اس کا مفہوم

اطراف و اکنافِ عالم تک پہنچا دیا جائے!

بحالات موجودہ یہ ایک بہت ذور کی بات اور سہانا خواب معلوم ہوتا ہے اس لیے

کہ واقعی صورت حال یہ ہے کہ وہ امت کو قرآن کو اقوام و امم عالم تک پہنچانے کی

ذمہ دار بنائی گئی تھی آج اس کی محتاج ہے کہ خود اسے قرآن ”پہنچایا“ جائے۔ لہذا اس

وقت اصل ضرورت اس کی ہے کہ خود امت مسلمہ میں تعلیم و تعلم قرآن کی ایک رونچل

نکلے اور مسلمان درجہ درجہ قرآن سیکھنے اور سکھانے میں لگ جائے۔ میں دعا کرتا ہوں کہ

اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## مال اور اولاد فتنہ ہیں!

”اس دنیا میں علاقی ڈینوی کے ساتھ جس دوسری چیز سے انسان بندھا ہوا ہے وہ مال و اسباب ڈینوی ہیں جن سے انسان کی حیات ڈینوی کی ضروریات پوری ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم میں ایک دوسرے مقام پر (سورۃ النساء: ۵) انہیں حیات ڈینوی کے بقاء اور قیام کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے، لہذا ان سے ایک طبعی اور قدرتی لگاؤ بھی انسان کی جلت کا جزو ولا ینیک ہے۔ لیکن اگر اس طبعی لگاؤ میں شدت پیدا ہو جائے اور یہ چیزیں نفسمہ محظوظ اور مطلوب و مقصود بن جائیں تو آخرت اور عاقبت کے اعتبار سے ان سے زیادہ مضر اور تباہ کن اور کوئی چیز نہیں ہوتی۔ پھر اپنے ڈینوی مستقبل کے لیے انسان جس طرح پس انداز اور جمع شدہ مال پر تکیر کرتا ہے ایسے ہی اولاد سے بھی امیدیں لگاتا ہے۔ لہذا اس سے ہوشیار رہو کہ ان دونوں کی محبت تمہارے حق میں فتنہ ہے۔ چنانچہ ارشاد ہوتا ہے: ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ﴾ ” بلاشبہ تمہارے مال اور تمہاری اولاد (تمہارے حق میں) فتنہ ہیں، ” فتنہ کے لغوی معنی ”کسوٹی“ کے ہیں۔ یعنی وہ چیز جس پر پرکھ کر دیکھا جاتا ہے کہ سونا خالص ہے یا اس میں کھوٹ اور ملاوٹ ہے۔ چنانچہ اہل ایمان کو بتایا جا رہا ہے کہ اس دنیا میں مال اور اولاد تمہارے لیے کسوٹی ہیں، یعنی تمہاری آزمائش کا ذریعہ ہیں اور ان پر تم کو پرکھا جا رہا ہے کہ کہیں تم ان کی محبت سے مغلوب ہو کر اللہ کو بھول تو نہیں جاتے اور اس کے ادامر دنواہی سے بے پرواہ کراپی عاقبت تو خراب نہیں کر لیتے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## آنحضرت صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی دُورانِ لیشی کا شاہکار

”نبی اکرم ﷺ نے مدینہ تشریف لاتے ہی سب سے پہلا کام جو کیا وہ آپ کی دورانِ لیشی اور معاملہ فنجی کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ یوں محسوس ہوتا ہے کہ آپ نے اپنے اس مشن کی تتمیل کے لئے فوری طور پر ایک نقشہ کار تیار کیا کہ جس کے مختلف تقاضے آپ کے سامنے اس وقت پوری وضاحت کے ساتھ موجود تھے، چنانچہ اس کے مطابق عملی اقدامات کا آغاز فرمادیا۔ مدینہ تشریف لاتے ہی آپ نے پہلا کام یہ کیا کہ یہود یوں سے معاهدے کر لئے۔ اور اس طرح انہیں معاهدوں میں جگڑ لیا کہ بعد کے نو سالوں کے دوران ایسے محسوس ہوتا ہے کہ یہود ان معاهدوں کی وجہ سے ایک عجیب مشکل میں گرفتار ہو گئے تھے۔ نبی اکرم ﷺ اور مسلمانوں کے خلاف شدید جذبات رکھنے کے باوجود وہ کوئی فیصلہ کن اقدام کرنے کے قابل نہیں رہے تھے اور خود کو بے دست و پا محسوس کرتے تھے، اس درپر وہ سازش اور ریشه دوائی کرنے کی کوششیں انہوں نے ضرور کیں اور بعض موقع پر مشرکین ملتہ کو اشتغال دلا کر حملہ آور ہونے کی ترغیب دی لیکن وہ براہ راست اور حکلم کھلانبی اکرم ﷺ کے مقابلے میں نہیں آ سکے۔ یہی معاهدے کے جو ان کے پاؤں کی بیڑیاں بنے تھے بالآخر ان کے گلے کا طوق بھی بنے۔ اور انہی معاهدوں کو توڑنے کی پاداش میں وہ تینوں قبیلے باری باری اپنے انجام کو پہنچے۔ ان میں سے دو قبیلوں کو مختلف مراحل پر مدینہ بدر کیا گیا اور ایک کو ان کی بعد عہدی کی ختنت ترین سزا دی گئی کہ ان کے تمام اثراتی کے قابل مردوں کے سر قلم کئے گئے۔“  
 (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## اقتباس ..... بلا عنوان

قرآن صرف ایک بار پڑھ لینے کی چیز نہیں ہے بلکہ بار بار پڑھنے اور ہمیشہ پڑھتے رہنے کی چیز ہے اس لیے کہ یہ روح کے لیے بمنزلہ غذا ہے اور جس طرح جسم انسانی اپنی بقاء و تقویت کے لیے مسلسل غذا کا محتاج ہے جو انسان کے جسم حیوانی کی طرح سب زمین ہی سے حاصل ہوتی ہے اسی طرح روح انسانی جو خود آسمانی چیز ہے کلامِ ربّانی کے ذریعے مسلسل تغذیہ و تقویت کی محتاج ہے!

## اقتباس ..... بلا عنوان

آیاتِ قرآنی، آیاتِ آفاقی اور آیاتِ نفسی میں تفکر و تعقل کے نتیجے میں انسان محسوس کرتا ہے کہ ایک تو ان تینوں میں گھری ہم آہنگی پائی جاتی ہے اور دوسرے یہ سب کامل توافق کے ساتھ بعض ایسے حقائق کی جانب رہنمائی کرتی ہیں جن کی شہادت خود اس کی اپنی فطرت میں مضبوط ہے۔ اس طرح اس کے اپنے باطن کی مخفی شہادت اجاگر ہو کر اس کے شعور کے پردوں پر جلوہ فلکن ہوتی ہے اور حقیقت نفس الامری کا علم، جس کا دوسرا نام ایمان ہے، اس کے شعور میں بالکل اس طرح ابھرتا ہے جیسے کسی تحریک کی بنابر کوئی پرانی بھولی بسری بات انسان کی یادداشت کے ذخیرے کی گہرائیوں سے ابھر کر افق شعور پر طلوع ہوتی ہے۔ اسی عمل (phenomenon) کا نام قرآنی اصطلاح میں ”تذکر“ ہے۔

## اقتباس ..... بلاعنوان

میں نہیں سمجھتا کہ ایک ایسا مسلمان جس نے کچھ بھی پڑھا لکھا ہو،  
 کجا یہ کہ غیر ملکی زبان تک سیکھی ہوئی اے اور ایم اے پاس کیا  
 ہو، ڈاکٹری اور انجینئرنگ جیسے مشکل علوم و فنون حاصل کیے  
 ہوں، وہ اللہ تعالیٰ کی عدالت میں اتنی سی عربی بھی نہ سیکھ سکنے پر  
 کیا اذر پیش کر سکے گا جس سے وہ اس کے کلام پاک کا فہم  
 حاصل کر سکتا۔ حضرات! میں پورے خلوص اور خیرخواہی کے  
 ساتھ آپ سے یہ عرض کرتا ہوں کہ ایسے لوگوں کا عربی سیکھ کر  
 قرآن کا فہم حاصل کرنے سے باز رہنا اللہ کے کلام کا تمسخر اور  
 استہزاء ہی نہیں بلکہ اس کی تحریر و توہین ہے اور آپ خود سوچ  
 لیں کہ اپنے اس طرزِ عمل سے ہم اپنے آپ کو اللہ کی کیسی شدید  
 باز پُرس اور کتنی سخت عقوبت کا مستحق بنارے ہے ہیں!—

## انفاق فی سبیل اللہ

”وَأَنْفَقُوا خَيْرًا لِّا نَفْسٍ كُمْ“ اور خرچ کرو (اللہ کی راہ میں) اسی میں تمہاری بھلائی مضر ہے! ”اللہ کی راہ میں خرچ کرنا غریباء، فقراء، مساکین اور یتامی کے لیے بھی ہے اور اللہ کے دین کے لیے بھی! اس کا ایمان بالآخرت کے ساتھ بڑا گھر اگر لطیف تعلق ہے، اس لیے کہ جسے آخرت پر یقین حاصل ہو وہ جو مال اللہ کے لیے صرف کرے گا اس کے بارے میں اسے یہ اطمینان ہو گا کہ یہ مال محفوظ ہو گیا، گویا اللہ کے بینک میں جمع ہو گیا۔ اب یہ بات بالکل ظاہر و باہر اور حقیقتی ہے کہ اگر کسی شخص نے اپنی صلاحیتوں اور تو انہیوں کا بیشتر اور بہتر حاصل آخرت کے بینک میں جمع کر دیا ہو تو ایسے شخص کی کیفیت موت کے وقت بالکل وہی ہو گی جو علامہ اقبال کے اس شعر میں بیان ہوئی ہے:-

نشانِ مردِ مؤمنِ با تو گویم  
چو مرگ آیدِ تبسمِ بر لپِ اوست

یعنی مردِ مؤمن کی نشانی یہی ہے کہ جب موت کا وقت آتا ہے تو اس کے لبوں پر مسکراہٹ ہوتی ہے۔ اس لیے کہ اسے معلوم ہے کہ میں نے اپنے مال و دولت اور اپنی تو انہیوں اور قوتوں کا بہت بڑا حصہ اللہ کے بینک میں جمع کر ارکھا ہے اور اب میں وہاں جا رہا ہوں جہاں میری بچت، میری کمائی اور میری تو انہیوں کا حاصل جمع ہے۔ انہیل اربعہ کے نام سے اس وقت جو کتابیں موجود ہیں ان میں سے متی کی انجیل میں حضرت مسیح ﷺ کا ایک بڑا پیارا قول ملتا ہے کہ ”اپنا مال زمین پر جمع نہ کرو جہاں کیڑا بھی خراب کرتا ہے اور چوری ڈا کے کا بھی خوف ہے بلکہ آسان پر جمع کرو جہاں نہ کیڑا خراب کرتا ہے نہ چوری کا خوف ہے نہ ڈا کے کا اندر یہ ہے۔ اور میں تم سے سچ کہتا ہوں کہ جہاں تمہارا مال ہو گا وہیں تمہارا دل بھی ہو گا۔“ اس ضمن میں حضرت عائشہؓ کا ایک واقعہ بھی بڑا عجیب اور پیارا ہے۔ ان کے یہاں ایک بکری ذبح ہوئی۔ نبی اکرم ﷺ کو دستی کا گوشت بہت مرغوب تھا تو سیدہ صدیقہؓ نے ایک دستی بچا کر رکھ لی اور باقی سارا گوشت غرباء و مساکین میں تقسیم کر دیا۔ جب نبی اکرم ﷺ تشریف لائے تو آپؑ نے دریافت فرمایا: ((مَا يَقِيْ مِنْهَا؟)) ”اس بکری میں سے کیا بچا؟“ حضرت عائشہؓ صدیقہؓ نے عرض کیا: مَا يَقِيْ مِنْهَا إِلَّا كَيْفُهَا“ اس میں سے کچھ نہیں بچا سوائے ایک دستی کے۔ اس پر

رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ((بِقَوْمٍ كُلُّهَا غَيْرَ كَيْفِهَا))<sup>(۱)</sup> ”پوری بکری فتح گئی سوائے اس دستی کے!“ یعنی اس دستی کو تو ہم کھالیں گے اور جو کھالیا گیا وہ تو خرچ ہو گیا، البتہ جو اللہ کی راہ میں دے دیا گیا وہ باقی رہنے والا ہے، وہ اصل بچت ہے۔ لہذا ایمان بالآخرت کے نتیجے میں انسان کے نقطہ نظر میں یہ تبدیلی آنی چاہیے کہ جو کچھ اللہ کی راہ میں دے دیا ہے وہ حقیقی بچت ہے۔ یہی تعلیم و تلقین ہے ان الفاظ مبارکہ میں کہ: (وَأَنْفَقُوا خَيْرًا لِّأَنْفُسِكُمْ) ”اور اللہ کی راہ میں خرچ کرو یہی تہارے لیے بہتر ہے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## تقویٰ کیا ہے؟

”عام طور پر ”تقویٰ“ کا ترجمہ ”خوف“ یا ”ڈر“ کے الفاظ سے کر دیا جاتا ہے، حالانکہ یہ ”تقویٰ“ کے معنی و مفہوم کی صحیح اور کامل ترجمانی نہیں ہے۔ ڈر یا خوف ایک تو ہوتا ہے کسی خطرناک، خوفناک اور ڈراؤنی شے کا، تو تقویٰ سے یہ ڈر مراد نہیں۔ اور ایک خوف اور ڈر وہ ہوتا ہے جس میں محبت کی آمیرش اور چاشنی بھی موجود ہوتی ہے، یعنی محبت بھرا خوف۔ یہ خوف تقویٰ کی کسی حد تک صحیح ترجمانی ہے۔ بغرض تفہیم مثال پیش خدمت ہے کہ جیسے آپ کو اپنے والد سے محبت ہے اور آپ نہیں چاہتے کہ آپ کے والد آپ سے ناراض ہوں یا آپ کے کسی کام سے ان کی دل تکشی ہو یا ان کے جذبات کو تھیس پہنچے۔ اس کا منطقی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ آپ کوئی ایسا کام نہیں کرتے جو آپ کے والد کو ناپسند ہو۔ گویا آپ اپنے والد کی ناراضی کے خوف سے ان کاموں کے ارتکاب سے احتراز کرتے ہیں جو انہیں ناپسند ہوں، پس آپ کے اس محبت بھرے خوف کو ”تقویٰ“ سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ گویا اللہ کا تقویٰ یہ ہے کہ انسان اپنی پوری زندگی میں پھونک پھونک کر قدم رکھے اور اس کے قلب اور ذہن پر ہر وقت یہ خیال مستولی رہے کہ میرے کسی قول اور میرے کسی عمل سے میرا خالق دمالک مجھ سے ناراض نہ ہو جائے اور اسے ہر وقت یہ فکر دامن گیر رہے کہ کوئی ایسا کام نہ کر بیٹھوں جو میرے رب کو پسند نہ ہو۔ یہ کیفیت، یہ طرز عمل، یہ روایہ اور یہ انداز فکر تقویٰ کی اصل حقیقت ہے!“ (مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## لفظ ایمان کی لغوی اور شرعی تعریف

”لفظ آمن“ کو باب افعال میں لے جائیں تو مصدر بنے گا: ”ایمان“، یعنی کسی کو امن دینا۔ تو لفظ ایمان کا ترجمہ ہوا ”امن دینا“۔ اسی سے اسم فاعل بنتا ہے: ”مؤمن“، یعنی امن دینے والا۔ اور اسی معنی میں اللہ تعالیٰ کا نام ہے ”المؤمن“۔ سورۃ الحشر میں فرمایا گیا ہے: ﴿الْمُؤْمِنُ الْمُهَمَّيْنُ الْعَزِيزُ الْجَيْرُ الْمُتَكَبِّرُ﴾ (آیت ۲۳) ”امن دینے والا نگہبان“ سب پر غالب اپنا حکم بزور نافذ کرنے والا اور بڑا ہو کر رہنے والا“۔ معلوم ہوا کہ آمن۔ یاًمَنْ۔ آمناً کا مفہوم ہے: خود امن میں ہونا، اور امن۔ یوْمَنْ۔ ایماناً کے معنی ہیں: دوسرے کو امن فراہم کرنا۔

لفظ ایمان کے بعد جب ”بِ“ یا ”لِ“ کا صلہ آئے گا تو معنی ہو گا ”کسی کی تصدیق کرنا“۔ مثلاً کسی نے آکر کوئی خبر دی یا دعویٰ کیا تو جواب کی دو ہی شکلیں ہوں گی: تصدیق یا تردید۔ تصدیق کر دی تو امن رہا اور اگر تردید کر دی تو جھگڑا اشروع، جھگڑا تھوڑا ہو یا زیادہ زبانی کلامی ہو یا ہاتھ پائی ہو یا قابل اور خون ریزی، بہر حال جھگڑا اشروع ہو گیا ہے۔ چنانچہ ”آمنَ بِهِ“ اور ”آمنَ لَهُ“ کے معنی ہیں کسی کی تصدیق کرنا۔ تصدیق کرنے میں امن کے ساتھ تعلق برقرار رہا اور تصدیق کرنے کا معنی دعویٰ کرنے والے کو امن دینا ہے۔ قرآن حکیم میں ”لِ“ کے صلے کے ساتھ ”آمنَ لَهُ“ کا لفظ بھی استعمال ہوا ہے جس کے معنی ہیں سرسری طور پر کسی کی بات کو مان لینا۔ اگرچہ یہاں ایک استثناء موجود ہے: ﴿فَأَمَنَ لَهُ لُوطٌ﴾ (العنکبوت: ۲۶) یعنی حضرت لوط ﷺ بھی حضرت ابراہیم ﷺ پر ایمان لے آئے۔ یہاں ایمان لانا سرسری معنی میں نہیں ہے۔

عام طور پر لفظ ”ایمان“، ”جب لِ“ کے صلے کے ساتھ آئے تو اس میں زیادہ گہرائی اور وثوق والی بات نہیں ہوا کرتی، لیکن جب ”بِ“ کے صلے کے ساتھ آئے تو اس کے معنی میں بڑے وثوق اور بھرپور اعتماد کے ساتھ کسی بات کو مان لینا اور کسی کے دعوے کی کی تصدیق کرنا شامل ہوتا ہے۔ اسی لیے قرآن حکیم نے لفظ ایمان کو جب اصطلاحی معنوں میں بیان کیا ہے تو

”ب“ کے صلے کے ساتھ ذکر کیا ہے فرمایا: ﴿يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ﴾ ..... ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ﴾ ..... ﴿أَمَّنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ ..... ﴿وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ (یہ سب آیات سورۃ البقرۃ کی ہیں)۔ ایمانِ محمل کے الفاظ ہیں: آمُتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِاسْمَاءِهِ وَصِفَاتِهِ ..... اور ایمانِ مفصل کے الفاظ ہیں: آمُتُ بِاللَّهِ وَمَلِكِكِهِ ..... گویا جب لفظ ایمان ”ب“ کے صلے کے ساتھ آتا ہے تو اس کے معنی ہوتے ہیں ”تصدیق کرنا“۔

جب ایمان نام ہے تصدیق کا، تو تصدیق ہو گی نبی کی اس کے دعوائے نبوت کی، اور اس دعوت کی بنیاد پر نبی جو کچھ پیش کرے اس کی۔ یعنی ”تصدیق“ بما جاء به النبی صلی اللہ علیہ وسلم ”۔ علامہ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں: ”الایمان لغة التصديق و شرعاً تصدقُ الرَّسُولُ فِيمَا جَاءَ بِهِ عَنْ رَبِّهِ“<sup>(۱)</sup> یعنی لغوی اعتبار سے ایمان نام ہے صرف تصدیق کا اور شرعاً: رسول جو کچھ اپنے رب کی طرف سے لائے اس کی تصدیق کا۔

نبی اور رسول کی لائی ہوئی تعلیمات مختلف امور پر مشتمل ہوتی ہیں۔ ان میں سے کچھ غیری امور ہوتے ہیں مثلاً اللہ پر ایمان، فرشتوں پر ایمان، آخرت پر ایمان۔ اسی طرح ان تعلیمات میں سے بعض کی نوعیت احکام کی ہوتی ہے۔ یہ اوسر چیز یہ نواہی ہیں یہ فرائض ہیں، یہ حلال ہیں اور یہ حرام ہیں۔ نبی و رسول سابقہ امتوں کے حالات اور شخص بھی میان کرتے ہیں، ان کی تصدیق بھی شامل ایمان ہو گی۔ لیکن معروف معنی میں لفظ ایمان کا اطلاق صرف ان غیری امور کی تصدیق پر ہوتا ہے جن کو جانے کا ہمارے پاس خود اپنا کوئی ذاتی ذریعہ نہ ہو، مثلاً موت کے بعد کی حالات پیش آنے والے ہیں؟ فرشتوں کو ہم نہیں دیکھ سکتے اور اسی طرح کے دوسرے غیری امور ہماری دسترس سے باہر ہیں، اسی لیے سورۃ البقرۃ کے بالکل شروع میں ایمان کے لیے جو لفظ آیا ہے وہ ہے ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾ یعنی ”وہ (متقی لوگ) غیری امور پر ایمان لاتے ہیں“۔ تو معلوم ہوا کہ ایمان کا اصل اور اصطلاحاً مقہوم ”غیری امور کو تسلیم کرنا“ ہے۔

واضح رہے کہ حضرت آدم علیہم السلام کے پہلے نبی تھے اور حضرت محمد ﷺ آخری نبی۔ ان کے درمیان ایک لاکھ چوبیس ہزار نبی اور تین سو پندرہ رسول تشریف لائے۔ ان رسولوں میں سے پانچ رسولوں کو ”اولو العزم“ کا لقب ملا ہے۔ انبیاء و رسول علیہم الصلاة والسلام کی تعلیمات و حصوں پر مشتمل ہوتی ہیں۔ ایک حصہ احکام شریعت کہلاتا ہے جو ہر علاقے اور

زمانے کے اعتبار سے بدلتا رہا ہے۔ مثلاً نماز کی صورتیں بدلتی رہی ہیں، روزے کے احکام بدلتے رہے ہیں۔ البتہ دین کا دوسرا حصہ "ایمانیات" کھلاتا ہے۔ ابتدائے آفرینش سے لے کر آج تک اس میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی، بال برابر فرق نہیں آیا۔ حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ، حضرت عیسیٰ اور حضرت محمد ﷺ سب کی ایمانیات کی تعلیم ایک ہی رہی ہے۔ یہ چونکہ انبیاء کی تعلیم کا وہ حصہ ہے جو امور غیری متعلق ہے، لہذا اس میں کبھی کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی۔"

(حقیقت ایمان)

معاشرے سے برا یوں کو دور کرنے کے حدیث میں تین درجے بیان ہوئے ہیں۔  
مسلم شریف کی حدیث ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

((مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكِرًا فَلْيُغَيِّرْهُ إِبْدَهُ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فِيلَسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فِي قَلْبِهِ))

یعنی تم میں سے جو کوئی بھی کسی برائی کو دیکھے تو پہلا درجہ عزمت کا ہے کہ طاقت سے برائی کو روک دے۔ اگر اس کی استطاعت نہ ہو تو زبان سے تلقین کی جائے، نصیحت کی جائے کہ کیا کر رہے ہو، باز آ جاؤ۔ ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ حالات اتنے بگڑ جائیں کہ زبانوں پر تالے ڈال دیے جائیں، زبان بندی ہو جائے، تو دل میں یہ احساس ضرور رہے، صدمہ ضرور رہے کہ یہ کیا ہو رہا ہے! ایک شدید کرب کا احساس باقی رہے۔ یہ آخری درجہ ہے۔ حضور ﷺ نے فرمایا: ((وَذَلِكَ أَضْعَافُ الْإِيمَانِ))<sup>(۱)</sup> اور یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔ اگر برا یوں پر دل کی کڑھن بھی موجود نہ رہے تو معلوم ہوا کہ ایمان کی ر حق بھی اندر باقی نہیں رہی ہے۔ یہ وہ درجہ ہے جس کے بارے میں علامہ اقبال نے کہا کہ:

وَأَنَّ نَاكَامِي مَتَاعَ كَارِوَانَ جَاتَا رِبَا!

کارروان کے دل سے احساسِ زیاد جاتا رہا!

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## نماہب عالم کی ایک بڑی غلطی

”توبہ کے معاملے میں تاریخ نماہب عالم میں ایک بہت بڑی غلطی ہوتی ہے اور دُنیا کے دوسرے نماہب نے اپنے فلسفہ اخلاق میں توبہ کے بارے میں بہت ٹھوکریں کھائی ہیں جس کے باعث ان کا نقطہ نظر کج ہو گیا ہے۔ اب دیکھئے اصل تورات میں حضرت آدم و خواہیم سے سرزد ہونے والی غلطی، ان کی توبہ اور پھر اس غلطی کے معاف ہونے کا تذکرہ موجود تھا، لیکن بعد میں جب تورات کو دوبارہ مرتب کیا گیا تو اس میں ان کی توبہ اور معافی کا ذکر شامل نہیں کیا گیا۔ اس کی وجہ سے انہوں نے عجیب و غریب فلسفے بنالیے۔ آپ اندازہ دیکھیے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو کتنا اونچا مقام عطا کیا تھا کہ سارے فرشتوں کو ان کے سامنے سجدہ کروایا اور اس کے بعد صرف ایک ہی حکم دیا کہ اس درخت کے قریب مت جانا! اُس وقت تو ابھی کوئی شریعت نہیں تھی اور نہ ہی کوئی لبے چوڑے احکام تھے۔ بس صرف یہ حکم دیا گیا تھا کہ جہاں سے مرضی کھاؤ پیو، سارا باغ مباح ہے، بس اس ایک درخت کے قریب مت جانا۔ از روئے الفاظ قرآنی: ﴿وَلَا تَقْرِبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونُا مِنَ الظَّلَمِيْنَ﴾ (البقرة) ”اور اس درخت کے قریب مت جانا ورنہ تم ظالموں میں سے ہو جاؤ گے۔“ مگر حضرت آدم اور حضرت حوا ہی کام کر دیتے جس سے منع کیا گیا تھا، سوچیے، کتنی بڑی خطا ہو گئی! لیکن قرآن نے وضاحت کر دی کہ اس غلطی کے سرزد ہونے کے فوراً بعد حضرت آدم کے دل میں ندامت پیدا ہو گئی۔ دل میں پچھتا دا ہے اور دل توبہ کر چکا ہے، لیکن ان کے پاس الفاظ نہیں تھے کہ کن الفاظ میں اللہ سے معافی مانگیں۔ تو وہ الفاظ بھی اللہ نے سکھائے: ﴿فَتَلَقَّى اَدْمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ اِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾ (البقرة) ”پھر سیکھ لیے آدم نے اپنے رتب سے چند کلمات، تو اللہ نے اس کی توبہ قبول کر لی۔ بے شک وہی توبہ کا بہت قبول کرنے والا اور حرم فرمانے والا۔“

توبہ کی اصل حقیقت تو انسان کے اندر اپنی غلطی پر ندامت کا پیدا ہو جانا ہے۔ اس حقیقت کو علامہ اقبال نے اپنے غفوانِ شباب میں اس شعر میں نہایت خوبصورتی سے بیان کیا ہے، جسے

داغِ دہلوی نے بہت پسند کیا اور اس پر داد دی کہ میاں اس عمر میں یہ شعر ا  
موتی سمجھ کے شان کریمی نے چن لیے  
قطرے جو تھے میرے عرقِ الفعال کے!

الفعال کہتے ہیں پشیمانی اور شرم دگی کو۔ عام طور پر جب کسی انسان پر پشیمانی اور شرم دگی طاری ہوتی ہے تو پشیمانی پر پسینہ سا آ جاتا ہے۔ اس بارے میں علامہ اقبال کہتے ہیں کہ اللہ کی نگاہ میں ان قطروں کی اتنی قیمت اور اتنی وقعت ہے کہ میرے بندے نے پشیمانی اختیار کی ہے اسے اپنے اس غلط کام پر رنج و افسوس ہو رہا ہے کہ پروردگار نے پسینے کے ان قطروں کو موتیوں کی طرح چین لیا ہے۔ حضرت آدم سے جب خطا کا ارتکاب ہوا تو ان کے دل میں وہ پشیمانی پیدا ہو گئی، لیکن ان کے پاس وہ الفاظ نہیں تھے جن سے اپنی پشیمانی کا اظہار کرتے۔ تو اللہ تعالیٰ کی رحمت یہ ہوئی کہ اس نے وہ کلمات خود سکھا دیے۔ قرآن نے ان ”کلمات“ کا بھی تذکرہ کیا ہے جن کے سبب حضرت آدم و حوا کو معافی ملی: ﴿رَبَّنَا طَلَّمَنَا أَنْفُسَنَا كَهْ وَإِنْ لَمْ تَفْعِلْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ (الاعراف) ”اے ہمارے رب! ہم نے اپنی جانوں پر ظلم کیا ہے، اور اگر تو نے ہمیں بخش نہ دیا اور ہم پر رحم نہ فرمایا تو ہم ضرور خسارہ پانے والوں میں ہو جائیں گے۔ یہ بعینہ وہی بات ہے جو سورۃ الزمر کی آیت ۵۳ میں بیان ہوئی ہے: ﴿يَعْبَادُونَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ﴾ یعنی گناہ کرنے والا خود اپنے آپ پر ظلم کرتا ہے اس سے اللہ کو کوئی نقصان نہیں ہوتا۔ یہاں بھی حضرت آدم نے یہی دعا کی کہ اے ہمارے رب! ہم نے یہ گناہ کر کے اپنی جانوں پر ظلم کیا ہے اور اگر تو نے ہمیں معاف نہ کیا تو ہم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔

جیسا کہ عرض کیا گیا، اصل تورات میں تو حضرت آدم و حوا کی توبہ اور ان کی معافی کا تذکرہ موجود تھا، لیکن موجودہ تورات، جو بعد میں مرتب ہوئی، اس میں حضرت آدم و حوا کی معافی والی بات شامل نہیں ہے۔ اصل حقیقت کو جاننے کے لیے ہم مختصر ا TORAT کی تاریخ پر نظر ڈالتے ہیں۔ اصل TORAT ۲۶ سو برس سے دنیا سے غائب ہے۔ TORAT کا اصل نسخہ یہ دل میں موجود یہکل سلیمانی (حضرت سلیمان علیہ السلام کی بنائی ہوئی مسجد) میں موجود تھا۔ ۷۵۸ قبل مسح میں بابل کے بادشاہ بخت نصر (Nebuchadnezzar) نے اس یہکل سلیمانی کو گرا دیا تو وہ نحو اسی ملبے میں دفن ہو گیا۔ یہودیوں کا دعویٰ ہے کہ وہ نحو مسجدِ قصیٰ کے نیچے اب بھی موجود

ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ جب بخت نفر نے ہیکل سلیمانی کو گرا یا تھا تو جو نیچے تہہ خانے تھے وہ نہیں گرے تھے اور محفوظ رہ گئے تھے اور وہاں تورات کا اصل نسخہ اور تابوت سیکھنے (جس میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کا عصا، من و سلوتی کے ناموںے اور بہت سے تبرکات رکھے ہوئے ہیں) موجود ہے۔ انہی تہہ خانوں میں ہیکل کے ربانیوں کی لاشیں بھی موجود ہیں۔ جب ہم کھدائی کریں گے تو یہ تمام چیزیں دنیا کے سامنے آ جائیں گی۔ بہر حال اس وقت مجھے یہ کہنا ہے کہ چونکہ اصل تورات اس وقت گم ہو گئی تھی اور ذریعہ سوال کے بعد اسے یادداشتوں سے مرتب کیا گیا تو اس میں غلطیاں پیدا ہو گئیں اور ایک بڑی غلطی یہ ہوئی کہ حضرت آدم علیہ السلام نے جو توبہ کی اور اللہ نے ان کی توبہ کو قبول فرمایا، اس کا ذکر کراس موجودہ تورات میں نہیں ہے۔ اس سے عیسائیوں نے یہ نتیجہ اخذ کیا اور عقیدہ ہنالیا کہ وہ ابتدائی گناہ (original sin) جو ہمارے جدا مجد آدم سے سر زد ہوا تھا اس گناہ کا اثر نسل آدم میں پیدا ہونے والے ہر بچے میں ہوتا ہے۔ چنانچہ ہر بچہ پیدائش طور پر گناہ گار ہے اور وہ اپنے جدا مجد کے گناہ کی گھٹڑی لے کر اس دنیا میں آنکھیں کھولتا ہے۔ عیسائیوں کے اس عقیدے اور اسلام کی تعلیمات میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ اسلام کے مطابق ہر بچہ جو پیدا ہوتا ہے وہ معصوم ہے بلکہ مسلم ہے۔ حضور ﷺ کا فرمان ہے:

((مَا مِنْ مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَإِبْوَاهُ يُهُوَدَانِهُ أَوْ يُنَصَّرَانِهُ أَوْ

(يُمْحِسَانِهُ))

”ہر بچہ فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے، یہ تو اُس کے والدین ہیں جو اس کو عیسائی یا یہودی یا مجوہ بنالیتے ہیں۔“

جب عیسائیوں نے یہ غلط عقیدہ اختیار کیا کہ بنی نوع انسان کا ہر بچہ بنیادی طور پر گناہ گار ہے اور وہ اپنے جدا مجد کے گناہ کا بوجھ لے کر اس دنیا میں آ رہا ہے تو اب انہوں نے اس کے علاج کے طور پر ”کفارہ“ کا عقیدہ ایجاد کیا۔ یہ ہے ایک غلطی پر دوسری غلطی اور دوسری پر تیسرا غلطی ۔

### خشش اول چوں نہد معمار کج

### تا ثریا می رو دیوار کج

عیسائیوں کے نزدیک عقیدہ ”کفارہ“ کی تفصیل یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے دیکھا کہ آدم کی اولاد کا ہر بچہ بنیادی اور پیدائشی طور پر گناہ گار ہے تو اللہ نے اپنے اکتوتے صلبی بیٹے ”مسیح“ کو

زمین پر بھیجا اور اسے آدم کے گناہ کے کفارہ کی غرض سے سولی پر چڑھا دیا (معاذ اللہ، نقل کفر کفرنہ باشد)۔ اسے گویا قربانی کا بکرا بنا دیا اور ان سب گناہ گاروں کی طرف سے قبول کر لیا تاکہ جو عیسیٰ کو مانتے ہیں ان کے گناہ کا کفارہ ہو جائے۔

یہ عقیدہ ہے عیسائیت کا۔ اس عقیدہ کی بنیاد اور جڑ یہی ہے کہ جب گناہ ہو گیا تو گناہ کا اثر باقی رہے گا۔ جبکہ قرآن یہ کہتا ہے کہ نہیں، تمہاری سیرت و کروار پر جو بھی داغ ہیں، دھل جائیں گے اور تمہارے نامہ کامال میں جود جسے ہیں، صاف ہو جائیں گے، لہس خلوص دل سے توبہ کر لو: ﴿تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ﴾۔

توبہ کے اس فلسفے کا ایک اور تجہیز لکھتا ہے کہ اگر آپ سے کوئی خطا ہو گی، گناہ ہو گیا اور آپ کو یہ بتایا جائے کہ اب بچاؤ کی کوئی شکل نہیں ہے، اس کی سزا تو مل کر رہے گی؛ تو ظاہر ہے کہ پھر آپ کے اندر اصلاح کا کوئی جذبہ پیدا ہی نہیں ہو گا۔ اصلاح کے لیے ایک قوت ارادی کی ضرورت ہوتی ہے اور بچاؤ کا ہر دروازہ بند کرنے سے قوت ارادی کا پیدا ہونا ناممکن ہے۔ اسلام نے اس اصلاح کے جذبے اور قوت ارادی کو زندہ رکھنے کے لیے توبہ کا دروازہ کھلا رکھا ہے تاکہ لوگوں کے لیے ایک امید باقی رہے کہ میں "point of no return" پر نہیں کھڑا ہوں کہ جہاں سے میرے لیے واپسی کا کوئی راستہ نہ ہو۔ ابھی میرے لیے واپس جانے کا امکان ہے۔ تو اس سے انسان کے اندر اصلاح کا ماوہ پیدا ہو گا، ہست پیدا ہو گی ارادہ پیدا ہو گا اور وہ اپنے آپ کو درست کر لے گا۔

(توبہ کی عظمت اور اس کی تاثیر)

"میں نے رگہ میں باندھ رکھا ہے کہ قرآن اور احادیث صحیح میں جو مجرمات، خرتو عادت اور محیر العقول برکات و واقعات مذکور ہیں، ان سب پر ہمیں حرف بہ حرف (literally) ایمان لانا ہو گا۔ اس لیے کہ قرآن مجید اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور وہ جس رب العالمین اور خالق کائنات کا انسان سے تعارف کرتا ہے وہ علی گُل شیء قدیر کی شان کا بھی حامل ہے، وہ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ بھی ہے، اور صرف وہی الْمَلِكُ الْفُدُوسُ اور الْعَزِيزُ الْعَكِيمُ ہے۔ لہذا اس معاملہ میں میں کسی تاویل کا روادار نہیں۔ ان کو جوں کا توں قبول کرنا میں ایمان کالازمی جزو سمجھتا ہوں۔"

(یشاق دسمبر 2007ء)

## رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری کے تقاضے

رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری کے چار تقاضے سورۃ الاعراف کی ایک آیت میں بیان کیے گئے ہیں۔ فرمایا:

﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ ۚ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (الاعراف)

”تو جو لوگ ان پر ایمان لائے، اور ان کی تعظیم کی، اور ان کی مدد کی، اور جو نور ان کے ساتھ نازل ہوا ہے اس کی پیروی کی، تو یہی مراد پانے والے ہیں۔“ اس آیت میں رسول اللہ ﷺ کے چار حقوق کا تذکرہ ہے، جن کے ادا کرنے سے ہی رسول کے ساتھ وفاداری کا حق ادا ہوگا۔

### پہلا تقاضا: ایمان

رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری کا پہلا تقاضا ایمان ہے، یعنی آپ پر دلی یقین والا ایمان ہو۔ ایمان کے حوالے سے بہت تفصیلی بحثیں ہیں۔ ایک قانونی و فقہی ایمان ہے جس کی بنیاد پر دنیا میں ہم ایک دوسرے کو مسلمان سمجھتے ہیں۔ اس کا تعلق اقرار باللسان سے ہے، یعنی کسی نے زبان سے کہا: اشہدُ انْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ تَوَابُ وَهُ مُسْلِمٌ ہے۔ یہ قانونی ایمان ہے۔

اس کے مقابلے میں ایک حقیقی ایمان ہے جو اصل میں نام ہے یقین قلبی کا۔ جب یہ شہادت کی کے دل کی گہرائیوں سے نکلے تو وہ شخص حقیقی معنوں میں ”مؤمن“ ہے۔ اس اعتبار سے ایمان کا تقاضا صرف زبانی گواہی اور شہادت سے پورا نہیں ہوتا بلکہ اس کے لیے دل کا یقین ہونا بے حد ضروری ہے۔

### دوسرा تقاضا: تعظیم رسول

دوسرा تقاضا یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی کماحتہ، تعظیم ہو۔ جب آپ کے سامنے رسول

اللَّهُ أَعْلَمُ<sup>اللهُ أَعْلَمُ</sup> کا نام لیا جائے اور آپ ان پر درود نہ بھیجیں تو آپ گویا رسول اللَّهُ أَعْلَمُ کی توہین کے مرکب ہو رہے ہیں۔ صحابہ کرام رض پر تو یہ بھی لازم تھا کہ ان کی آواز حضور ﷺ کی آواز سے اوپنچی نہ ہو جائے۔ اس حوالے سے سورۃ الحجرات میں فرمایا گیا:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُولِ كَجَهْرٍ بَعْضُكُمْ لِيَعْضِنَ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ (الحجرات ۲)

”اے اہل ایمان! اپنی آواز میں پیغمبر کی آواز سے اوپنچی نہ کرو اور جس طرح آپس میں ایک دوسرے سے زور سے بولنے ہو (اس طرح) ان کے رو بروز ور سے نہ بولا کرو مبادا تمہارے اعمال ضائع ہو جائیں اور تم کو خبر بھی نہ ہو۔“

یعنی رسول اللَّهُ أَعْلَمُ سے بلند آواز سے اس طرح بات نہ کر بیٹھنا چیزے کہ آپس میں ایک دوسرے سے کر لیتے ہو۔ میری اور آپ کی کسی بات پر بحث ہو رہی ہے، آپ نے زور سے آواز بلند کی تو میں نے آپ سے بڑھ کر آواز بلند کی۔ یہ ہم آپس میں تو کر سکتے ہیں، لیکن اگر ایسا معاملہ رسول اللَّهُ أَعْلَمُ سے کیا تو سارے اعمال جبط ہو جائیں گے۔

اس قرآنی حکم ﴿لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ﴾ پر عمل کی ہمارے لیے صورت یہ ہے کہ کسی موضوع پر میں اپنا خیال پیش کر رہا ہوں، آپ اپنا خیال پیش کر رہے ہیں۔ آپ نے اپنی رائے پر نبی اکرم ﷺ کی ایک حدیث بیان کی، تو اس قرآنی حکم کا تقاضا یہ ہے کہ اب میری زبان بند ہو جائی چاہیے۔ اس کے بعد بھی اگر میں کچھ کہتا ہوں تو یہ رسول اللَّهُ أَعْلَمُ کی توہین ہے اور میں اس قرآنی حکم کے خلاف کر رہا ہوں۔ ہاں بعد میں میں تحقیق کروں گا کہ یہ حدیث جو بیان کی گئی ہے صحیح ہے یا نہیں، اس کی سند درست پیان نہیں، محدثین کے ہاں اس حدیث کا کیا مقام ہے، اسماء الرجال کے ماہرین اس حدیث کے بارے میں کیا کہتے ہیں۔ بعد میں تحقیق کروں گا، مگر اس وقت میری زبان بند ہو جائی چاہیے۔ اگر ہم یہ نہیں کرتے اور اپنی رائے پر ڈال رہتے ہیں تو گویا ہم نے رسول کی آواز سے اپنی آواز کو بلند کر دیا۔

### تیسرا تقاضا: نصرتِ رسول

رسول اللَّهُ أَعْلَمُ کے ساتھ وفاداری کا تیسرا تقاضا یہ ہے کہ آپ ﷺ کی مدد کی جائے۔ اب مدرس کام میں کرنی ہے، یہ بہت اہم بات ہے۔ اس بارے میں نوٹ کر لیجیے کہ

رسول اللہ ﷺ کی مد سے اللہ کے دین کو غالب و نافذ کرنے کی جدوجہد مراد ہے۔ اللہ کے ساتھ وفاداری کا بھی بھی تقاضا ہے کہ اُس کے دین کی مدد کی جائے۔ اس اعتبار سے یہاں اللہ اور رسول کے ساتھ خلوص اور اخلاص جڑ گئے ہیں کہ اللہ کے دین کو قائم کرنا میرے ایمان کا تقاضا بھی ہے اور رسول اللہ ﷺ کا فرضی منصبی بھی تھا۔ لہذا آپؐ کی نصرت اسی کام کے لیے ہے۔ آپؐ نے اپنی حکومت بنانے کے لیے تو کوئی جدوجہد نہیں کی تھی۔ وہ توجب آپؐ مدینہ تشریف لائے تو آپؐ ہی سربراہِ مملکت اور وقت کے خلیفہ تھے، لیکن اس وقت بھی آپؐ کے گھر میں فاقہ تھے، اس وقت بھی کئی کئی دن آپؐ کے گھر کے چولہے میں آگ نہیں جلتی تھی۔ تو آپؐ نے اپنی سلطنت، اپنی حکومت یا اپنی کوئی جائیداد نہیں بنائی۔ اس میں تو کوئی شک ہی نہیں کہ بنی نوع انسان کے سب سے زیادہ باصلاحیت انسان نبی آخراً میں حضرت محمد ﷺ تھے، لیکن آپؐ نے اپنی ان صلاحیتوں اور تو انکیوں سے اپنی ذات کے لیے بھی کچھ حاصل نہیں کیا۔ تو یہاں نصرتِ رسولؐ وہی اللہ کے دین کو قائم کرنے کے لیے ہے اور یہ معز کہ ابھی بھی جاری ہے۔

### ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغِ مصطفوی سے شرارِ بولہی

بلکہ اب ایک مرتبہ پھر یہ بھی بہت دیکھنے والی ہے۔ ایک بہت بڑی جنگ — احادیث میں جس کو ”المَلْحَمَةُ الْعَظِيمَ“ کہا گیا ہے — ہونے والی ہے جو پہلی صدی کی دونوں عالمی جنگوں کو مات دے جائے گی۔ ان جنگوں میں بھی کروڑوں انسان قتل ہوئے تھے، اب بھی کروڑوں قتل ہوں گے۔ یہ جنگ زیادہ دور نہیں ہے، اس کے لیے شیخ تیار ہو رہا ہے۔ بہر حال اب بھی اگر آپؐ اٹھیاناں سے بیٹھے ہیں اور غلبہ دین کی جدوجہد میں حصہ نہیں لے رہے تو گویا آپؐ نہ اللہ کے دین کی وفاداری کا ثبوت دے رہے ہیں اور نہ رسول اللہ ﷺ کی نصرت کا تقاضا پورا کر رہے ہیں۔

حضور اکرم ﷺ نے خبر دی ہے کہ قیامت سے پہلے کل روئے ارضی پر خلافت علی منہاج النبیۃ کا نظام قائم ہو گا۔ اب اس جدوجہد میں جو لوگ اپنا حصہ ذالیں گے وہ کامیاب ہو جائیں گے اور جو اپنے دھندوں میں مگن رہ کر اپنی زندگی گزاریں گے، یا جن کے پیش نظر وہی معاش کی بھاگ دوڑ، وہی صرف اپنے اہل و عیال کی فکر رہے گی، یا جن کے پیش نظر صرف دنیوی

مستقبل رہے گا، جبکہ دینی یا آخری مسائل سے انہیں کوئی غرض ہی نہیں ہوگی تو وہ محروم رہ جائیں گے۔ البتہ یہ یاد رکھیے کہ چاہے آپ اس معمر کہ میں شامل ہوں یا نہ ہوں یہ لازماً ہو کر رہے گا۔ اس کی خبر علامہ اقبال بھی سانحہ سال پہلے دے گئے ہیں:-

دنیا کو ہے پھر مرکہ روح و بدن پیش  
تہذیب نے پھر اپنے درندوں کو ابھارا  
اللہ کو پامردیِ مومن پہ بھروسہ  
ابلیس کو یورپ کی مشینوں کا سہارا

### چوتھا تقاضا: قرآن کی پیروی

رسول اللہ ﷺ سے وفاداری کا چوتھا تقاضا جو اس آیت میں بیان کیا گیا وہ یہ ہے کہ جو نور یعنی قرآن آپؐ کے ساتھ نازل کیا گیا اس کی پیروی کی جائے۔ اس حوالے سے بھی فصیلی گفتگو ماقبل بیان ہو گئی ہے کہ قرآن کے ساتھ وفاداری کے پانچ حقوق ہیں۔ ان حقوق کو بجالانے سے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری کا ایک حق بھی ادا ہو جائے گا۔ اس اعتبار سے یہاں رسول اور قرآن کے ساتھ وفاداری کے تقاضے جڑ گئے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ کے ساتھ وفاداری اور خیر خواہی کے تقاضے کے حوالے سے بھی میرا ایک کتاب پچہ ”نبی اکرم ﷺ سے ہمارے تعلق کی بنیادیں“ موجود ہے۔ یہ میری ایک تقریر پر مشتمل ہے جو میں نے اوائل ۱۹۷۳ء میں ناظم آباد کراچی کی ایک جامع مسجد میں ماہ رمضان الاول کی مناسبت سے کی تھی۔ اس کتاب کو معمولی حک و اضافہ کے ساتھ ۱۹۷۳ء میں کراچی، ہی سے شائع کر دیا گیا۔ میری خواہش یہ تھی کہ اسے از سر نو مرتب کر کے ”مسلمانوں پر نبی اکرم ﷺ کے حقوق“ کے عنوان سے شائع کروں، لیکن بوجوہ اس کی نوبت نہ آئی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں نبی اکرم ﷺ کے ساتھ اپنے تعلقات کی اساسات اور ان کے مضرات کا صحیح فہم بھی عطا فرمائے اور ان پر عملًا کا رہنہ ہونے کی توفیق بھی مرحمت فرمائے۔ آمین!

(میثاق ستمبر ۲۰۱۳ء)



## اقتباس ..... بلا عنوان

” موجودہ دور کے فتنوں میں ایک بڑا قتنہ ”معاشی مسئلہ“ ہے لوگ دنیا کمانے اور زیادہ سے زیادہ سامان تقسیش اور آسمانش دنیا کے حصول میں لگے ہوئے ہیں حلال و حرام کی تمیز معدوم کے درجے میں آگئی ہے۔ جو آسودہ حال ہیں ان پر مزید کمانے کی دھن سوار ہے۔ جو اوسط آمد نی کے حامل ہیں ان پر اپنے معیار زندگی کو بلند کرنے کی دھن سوار ہے۔ جو غریب طبقہ سے متعلق ہیں وہ حسد و نفرت کے شکار ہیں۔ حبٰت دنیا نے پوری طرح انسانی ذہن پر پچھے گاڑ رکھے ہیں۔ حبٰت دنیا کی علامت ہے حبٰت مال۔ چونکہ یہی ذریعہ ہے اس عیش و تقیش اور لذات کے حصول کا جس میں نفس انسانی بتلا ہوتا ہے۔ بنی اکرم رضی اللہ عنہم نے تعلیم دی ہے کہ ”عبادت و تقویٰ میں اپنے سے اوپر والے کو دیکھو اور اس سے سبقت لے جانے کی کوشش کرو۔ یہی تعلیم قرآن میں موجود ہے۔ (فاستبقو ا الخیرات) اور نعمتوں اور معاش (روزی) کے معاملہ میں اپنے سے پیچے والے کو دیکھو تاکہ تم کو جو کچھ ملا ہے اس پر شکر کرو۔“ لیکن آج معاملہ بر عکس ہے۔ آج خیر کے کاموں میں سبقت کا فقدان ہے اور ہے بھی تو ”ریا“ پیش نظر ہوتی ہے۔ جو بھی تگ دو میں مصروف نظر آتا ہے اس کا مقصود حصول مال نظر آتا ہے۔ آج قناعت عنقا ہے ہر شخص دنیا کمانے میں دیوانوں کی طرح لگا ہوا ہے، الاما شاء اللہ۔ کیسا دین اور اس کے احکام، کیسی آخرت اور اس کا احتساب۔ آج انسان کا وہی حال ہے جس کا نقشہ قرآن حکیم میں سورۃ الہزہ میں یوں کھینچا گیا ہے کہ ﴿الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدْدَةً (۲) يَخْسِبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ (۳)﴾ از روئے قرآن حب مال دنیا پرستی ہے، خدا پرستی نہیں۔ اسی لیے فرمایا گیا کہ:

﴿لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا إِمَّا تُحِبُّونَ ط﴾ (آل عمران: 92)

اور اہل ایمان کو متنبہ کر دیا گیا کہ:

﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَبَاكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْرَوْكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ النَّافِرِ فِيمُوا هَا وَتِجَارَةً تَخْسُونَ كَسَادَهَا وَمَسِكِنٌ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ طَوَّلَ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ (سورہ توبہ)

مال کے پرستاروں کو بنی اکرم ﷺ نے دینار و درہم کا بندہ (عبد) قرار دیا ہے اور رحمۃ للعلیین ﷺ نے ان کے لیے بدعا فرمائی ہے:

((تَعَسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ))

((تباه و بر بار ہود نیار کا بندہ اور درہم کا بندہ۔“

”امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے ضمن میں انسان کو اپنی ذات اور اپنے نفس کو مقدم رکھنا ضروری ہے۔ ایسا نہ ہو کہ ہم دوسروں کو تو نیکی کی نصیحت و تلقین کریں اور خود اس پر عامل نہ ہوں۔ برائی پر ہم دوسروں کی نکیر کریں، ان پر تقدیم کریں اور اپنی برائیوں پر نہ نظر ڈالیں نہ ان کو دور کرنے کی فکر کریں۔ سورۃ البقرۃ میں بنی اسرائیل کے جرائم میں جو فہرست بیان ہوتی ہے اس میں ایک جرم یہ بھی فرمایا گیا:

﴿إِنَّمَا رُونَ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنْسُوْنَ أَنفُسَكُمْ﴾ (آل عمرہ: ۴۴)

”کیا تم لوگوں کو نیکی اور بھلائی کا حکم دیتے ہو؟ (اور انہیں اس کی تلقین و نصیحت کرتے ہو) اور اپنے آپ کو بھول جاتے ہو؟“

تو انسان میں یہ دونوں وصف بیک وقت مطلوب ہیں۔ وہ اپنی اصلاح کے لیے بھی کوشش رہے اور دوسروں کو بھی اس کی تلقین کرتا رہے۔ یہ دونوں چیزیں ایک دوسرے کے لیے مدد و معاون ہوں گی۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## جدبہ شکر کی انتہا

”جب انسان عہدِ طفولیت میں ہوتا ہے تو اس کے ذہن کی دنیا بھی اتنی محدود ہوتی ہے کہ وہ اپنے والدین، ہی کے بارے میں یہ سمجھتا ہے کہ یہی میرے رازق ہیں، یہی میرے محافظ ہیں، یہی میرے دکھ در و محسوس کرنے والے ہیں، مجھے کوئی تکلیف ہو تو اسے یہی رفع کرنے والے ہیں، لہذا اس کا غیر شعوری جذبہ شکر اپنے والدین کی ذات پر مرکوز رہتا ہے، لیکن جیسے جیسے فکراناسی کا ارتقاء ہوتا ہے اور عقل اپنی ارتقائی منزل پس طے کرتی ہے، انسان کا شعور پر و ان چڑھتا ہے اور اس کے ذہن میں وسعت پیدا ہوتی ہے تو انسان کو معلوم ہوتا چلا جاتا ہے کہ میں تو بہت سوں کا زیر بار احسان ہوں۔ میرا وطن ہے، میری قوم ہے، میرے اعزہ و اقرباء ہیں۔ یہ سب کے سب میرے محسن ہیں، میری بھلانی کے لیے سوچتے ہیں۔ میں درجہ بدرجہ ان سب کا زیر بار احسان ہوں۔ اسی طرح گویا جذبہ شکر پھیل رہا ہے۔ پھر انسان یہاں تک سوچتا ہے کہ یہ زمین جس سے مجھے نہذا حاصل ہو رہی ہے، یہ سورج جس سے یہ سارا نظام چل رہا ہے، فصلیں پک رہی ہیں، بارشیں ہو رہی ہیں، جن سے مردہ زمین زندہ ہو جاتی ہے تو میں ان میں سے ہر چیز کا زیر بار احسان ہوں۔ میری جو ضروریات پوری ہو رہی ہیں تو اس پوری کائنات کی ایک ایک شے میری ضروریات زندگی کی بہم رسانی میں لگی ہوئی ہے۔ اس طرح یہ شکر پھیل کر کائنات کی وسعتوں کو اپنے اندر سمولیتاتے ہے!

اس کے بعد اگر انسان ایک چھلانگ اور لگائے، فکراناسی اگر ایک قدم اور انھا لے تو وہ اس نتیجے تک پہنچ سکتا ہے کہ یہ تمام مظاہر فطرت اور ان میں جو تعددِ نظر آ رہا ہے، ان میں جو توافق اور نظم نظر آ رہا ہے، ان سب کا منع اور سرچشمہ کوئی ایک ذات ہے۔ سورج میں جو تممازت ہے وہ اس کی اپنی نہیں، کوئی اور ہے جس نے اس میں یہ حرارت و تممازت رکھی ہے۔ کسی شے میں اگر کوئی وصف ہے تو وہ اس کا ذاتی نہیں، کسی کا عطا کردہ ہے۔ ایک خالق، ایک رب، ایک منعم ہے جس کے انعامات و احسانات کا یہ پورا سلسلہ اس کائنات میں پھیلا ہوا ہے۔ نتیجہ کیا لٹکے گا! یہ کہ غور و فکر اور عقل کا یہ ذہنی سفر جب اس حد کو پہنچ جائے گا تو وہ شکر جو والدین کی ذات سے شروع ہو کر پھیلتا ہوا کائنات کی وسعتوں کو محیط ہو گیا تھا، ایک ذات پر مرکوز ہو جائے گا اور وہ سمجھائے گا کہ شکر کا مستحقِ حقیقی اللہ ہے۔“

(مطالعہ قرآن حکیم کا منتخب نصاب)

## ایمان بالرسالت کا خصوصی مقام

”جیسا کہ ہم نے بیان کیا کہ شرعی اور فقہی اعتبار سے اصل ایمان، ایمان بالرسالت ہے۔ اگر کوئی شخص موحد کامل ہو، کردار کے اعتبار سے اوپرے مقام پر ہو لیکن رسول کونہ مانے تو وہ کافر ہے۔ اس کی ساری توحید اور اخلاق و کردار کی ایمان کے اعتبار سے کوئی قدر و قیمت نہیں جب تک کہ وہ رسول کونہ مان لے۔ تو معلوم ہوا کہ ایمان بالرسالت کی شرعی، فقہی اور قانونی حیثیت اتنی زیادہ ہے کہ ایک اعتبار سے ایمان بالرسالت، ایمان باللہ اور ایمان بالآخرة پر بھی حاکم ہے۔ کیونکہ ایمان باللہ بھی صرف وہی معتبر ہو گا جو ان اسماء و صفات کے ساتھ ہو جن کی خبر ہمیں رسول اللہ ﷺ سے ملی ہے۔ اپنے طور پر کسی وجود مطلق ‘universal spirit’، روح کائنات، یا واجب الوجود کو مان لینا اللہ تعالیٰ پر ایمان شمار نہیں ہو گا جب تک کہ یہ ایمان ”آمنتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِأَسْمَائِهِ وَ صِفَاتِهِ“ (میں اللہ تعالیٰ کی ذات پر اس کے اسماء و صفات سمیت ایمان لایا) کی کیفیت کا حامل نہ ہو۔ اور یہ اسماء و صفات ہمیں یا تو قرآن حکیم سے ملے ہیں جو ہمیں رسول اللہ ﷺ کے ذریعے ملے ہے یا پھر سنت مطہرہ سے معلوم ہوئے ہیں۔ بہر حال ہمیں ایمان باللہ کے باب میں جو بھی معلومات حاصل ہوئیں ایمان بالرسانت کے حوالے سے ملیں۔ چنانچہ محض کسی کو خالق مان لینا ”ایمان باللہ“ شمار نہیں ہو گا۔ اسی طرح محض کسی کو زوج کائنات مان لینا بھی ایمان باللہ شمار نہیں ہو گا جب تک کہ اسستی کے لیے وہ اسماء و صفات نہ تسلیم کیے جائیں جن کا علم ہمیں رسالت کے واسطے سے ہوا ہے۔

اسی اصول کے مطابق ایمان بالآخرة بھی صرف وہی معتبر ہو گا جو ان تمام تفصیلات کے ساتھ ہو جن کی خبر ہمیں محمد رسول ﷺ نے فراہم کی ہے۔ محض مجازات، قانونی مجازات اور انسانی وجود و حیات کا کوئی تسلسل مان لینا ایمان بالآخرت نہیں کہلا سکتا۔ موت، روح کی پرواہ، قبر، حساب قبر کی نعمتیں یا سزا میں، بعثت بعد الموت، حشر و نشر، حاضری محشر، شفاعة عت کبریٰ، وزن اعمال، جزاء و سزا، حساب کتاب، پل صراط، جنت اور دوزخ، جنت کی نعمتیں یا دوزخ کی سزا میں اور عقوبات میں یہ تمام چیزیں جو پوری تفصیلات کے ساتھ ہمیں احادیث نبویہ سے ملی ہیں ان کو دل کی گہرائی سے مانا جائے تب دینی اور شرعی اعتبار سے یہ ایمان بالآخرت کہلائے گا، ورنہ مجرد روح انسانی کے تسلسل یا وجود انسانی کی بقا کو اگر کوئی مانتا بھی ہے تو یہ ایمان بالآخرة نہیں ہے۔“ (تحقیقت ایمان)

حضرت ایک متواتر عقیدے کے طور پر قرآن کو ایک مقدس آسمانی کتاب مانتے ہے ہماری موجودہ صورت حال میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں ہو سکتی اور قرآن مجید کے ساتھ عدم التفات کا جو روایہ ہمارا اس وقت ہے وہ نہیں بدل سکتا۔ قرآن مجید کے جو حقوق ہم پر عامد ہوتے ہیں ان کی ادائیگی کی اولین شرط یہ ہے کہ سب سے پہلے ہمارے دلوں میں یہ یقین پیدا ہو کہ قرآن اللہ کا کلام ہے اور ہماری ہدایت کے لیے نازل ہوا ہے۔

اس یقین کے پیدا ہوتے ہی قرآن کے ساتھ ہمارے تعلق میں ایک انقلاب آجائے گا۔ یہ احساس کہ یہ ہمارے اس خالق و مالک کا کلام ہے جس کی ذات تبارک و تعالیٰ وراء الوراء ثم وراء الوراء ہے اور جس کا کسی ادنیٰ ترین درجے میں بھی کوئی تصور ہمارے بس میں نہیں اور جس کی ذات کے ادرار ک سے بجز کا احساس ہی بقول افضل البشر بعد الانبیاء کمال ادرار ہے ہمارے فکر و نظر میں ایک انقلاب برپا کر دے گا۔ پھر ہمیں محسوس ہو گا کہ اس زمین کے اوپر اور اس آسمان کے نیچے قرآن سے بڑی کوئی دولت اور اس سے عظیم تر کوئی نعمت موجود نہیں۔

پھر اس کی تلاوت ہماری روح کی غذا اور اس پر غور و فکر ہمارے قلوب و اذہان کے لیے روشنی بن جائیں گے۔ اور یقیناً یہ کیفیت پیدا ہو جائے گی کہ اس کی تلاوت سے ہم کبھی سیرنہ ہو سکیں گے اور اپنی بہترین ذہنی و فکری صلاحیتوں اور اپنی پوری عمر کو اس پر تدبیر و تفکر میں کھپا کر بھی ہم محسوس کریں گے کہ ع

حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا!

(مسلمانوں پر قرآن مجید کے حقوق)

## عیوب تلاش کرنے کی ممانعت

”ایک دوسرے کے حالات کی نوہ میں نہ رہا کرو“۔ کہا جاتا ہے کہ کمھی گندگی پر ہی بیٹھے گی، اس لیے کہ وہ اس کی فطرت ہے۔ اسی طرح کچھ لوگ کھونج کرید میں رہتے ہیں کہ اس گھر میں کیا ہو رہا ہے، وہاں کوئی دنگا فساد ہے یا نہیں؟ ذرا سی کوئی بات اگر مل گئی تو لے اڑے۔ یہ ان کا ذوق ہوتا ہے۔ تو اس سے روکا گیا ہے، بلکہ حدیث میں تو یہاں تک آیا ہے کہ اگر تمہارے کسی مسلمان بھائی کا کوئی عیوب تمہارے علم میں خود بخود آجائے تو اسے بیان کرنا تو دور کی بات ہے، اس کے اوپر پرداہ ڈالو۔ اس کے برعکس خود تجویز کر کے لوگوں کے عیوب تلاش کرنا یہ تو بہت برقی بات ہے۔“

(میثاق دسمبر 2015ء)



## غیبت کی ممانعت

”کسی مسلمان بھائی کے پیچھے اس کی کوئی برائی بیان نہ کرو۔ اس حوالے سے حضور ﷺ سے پوچھا گیا کہ اگر اس میں وہ برائی موجود ہو تو؟ اس کے جواب میں آپ ﷺ نے فرمایا: ((إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَثْتَهُ)) (صحیح مسلم) ”اگر وہ عیب اس میں ہے جو تم کہتے ہو تبھی تو وہ غیبت ہے، اور اگر اس میں وہ عیب نہ ہو تو پھر تم نے اس پر بہتان لگایا ہے۔ ایک شخص کے اندر اگر کوئی عیب ہے یا اس نے کوئی برائی کی ہے تو اس کے پیچھے پیچھے اس کا ذکر مت کرو، ہاں اس کے سامنے اس انداز سے بات کروتا کہ وہ اپنی اصلاح کرے۔ پیچھے پیچھے کرو گے تو یہ غیبت ہے اور اس کو اتنا برا کہا گیا کہ: (أَيُّحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهُتُمُوهُ) ”کیا تم میں سے کوئی شخص اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانا پسند کرے گا؟ یہ بات تو تمہیں بہت بڑی لگے گی۔ یعنی کسی مسلمان بھائی کی غیبت کرنا اخلاقی سطح پر وہی فعل ہے جیسے کسی مسلمان بھائی کا گوشت کھانا۔ اس کے اندر مناسبت یہ ہے کہ مردہ اپنا دفاع نہیں کر سکتا، آپ جہاں سے چاہیں اس کی بوٹی اڑالیں۔ اسی طرح جو شخص موجود نہیں ہے تو وہ بھی اپنا دفاع نہیں کر سکتا۔ وہ موجود ہوتا تو بتاتا، نہیں بھی ایسا نہیں ہے بلکہ آپ کو غلط فہمی ہوئی ہے اور یہ بات میں نے نہیں کی ہے۔ اگر سامنے ہو گا تو وہ کچھ نہ کچھ دفاع تو کر سکتا ہے، لیکن جب موجود ہی نہیں تو وہ اپنی عزت کا دفاع نہیں کر سکتا، جیسے مردہ اپنا دفاع نہیں کر سکتا۔“

(یثاق دسمبر 2015ء)



## بندہ مومن کا کام

”ایک بندہ مومن کا کام یہ ہے کہ اپنا سب کچھ راو حق میں لا کر ڈال دئے اپنی قوت و صلاحیت، اپنی تو انا نیاں، اپنا مال اور اپنی جان اس کام کے لیے وقف کر دے، اس میں کھپا دے۔ تو جیسا کہ کہا گیا ہے کہ ”السعی مناو الاتمام من اللہ“ کو شش کرنا ہمارے ذمہ ہے کسی کام کی تکمیل کر دنیا ہمارے بس میں نہیں ہے۔ اس کام کو تکمیل تک پہنچنا سراسر اللہ کے اذن اور اس کے فیصلہ پر مختصر ہے۔ اور اللہ کا اذن اور فیصلہ اس کی حکمت کے ساتھ ہی ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہر کام کے لیے ایک اجل معین کر رکھی ہے ہم نہیں جانتے کہ اس نے اپنے دین کی نشأة ثانیہ اور اس کے غلبہ و اظہار کے دور ثانی کے لیے کون سا وقت مقرر فرمایا ہوا ہے۔ ہم کو نہیں معلوم کہ دین حق کے بالفعل قائم اور نافذ ہونے تک ابھی اللہ تعالیٰ کتنے قافلوں کو اٹھائے جو کچھ دوستک چلیں، چند کھن منازل طے کریں، اور پھر تھک ہار کر رہ جائیں۔ پھر کوئی دوسرا قافلہ ایک عزم نو کے ساتھ مترب ہو اور آگے بڑھے اور اس جدوجہد کو کسی خاص حد تک لے جائے ہم اس کے بارے میں کچھ نہیں جانتے۔ البتہ ہم یہ جان گئے ہیں اور یہ جان لینا ہی ہمارے لیے ضروری ہے کہ ہم مسؤول ہیں عزم مصمم کرنے پر اور ہم مسؤول ہیں سعی و جہد پر، ہم مسؤول ہیں اپنی سی کرگزرنے پر۔ اس راہ کے کسی ایک مرحلے کی تکمیل بھی ہمارے بس میں نہیں ہے۔ یہ صرف اللہ تعالیٰ کی تائید و توفیق اور اس کی حکمت پر مختصر ہے۔“

(روڈ آر نظم اسلامی حصہ اول)

☆ میں آپ کو نصیحت کرتا ہوں کہ اپنا اصل محور اور حقیقی  
نصب العین آخرت میں رضاۓ الہی کا حصول بنائیں۔

☆ میں آپ کو نصیحت کرتا ہوں کہ اپنے دینی فرائض اور فرض  
عبادات کو ان ہی شرائط کے ساتھ ادا کرنے کی فکر کیا کیجیے جو  
قرآن و سنت میں بیان ہوئی ہیں۔

☆ میں آپ کو نصیحت کرتا ہوں کہ تلاوت قرآن مجید کو اپنا شعار  
بنائیے، کسی مستند ترجمہ اور تفسیر کی مدد سے ان کا ”مطالعہ“ بھی کیجیے  
اور اس پر غور و تدبر بھی۔ حدیث شریف، سیرتِ مطہرہ اور سیر صحابہ  
کے مطالعہ کو بھی اپنے معمولات میں شامل کیجیے۔

☆ میں آپ کو نصیحت کرتا ہوں کہ نوافل، خاص طور پر تہجد کا  
اهتمام کرنے کی کوشش کیجیے۔ ہم بہت ہی کمزور اور بے بضاعت  
ہیں۔ ہمارے لیے زاد راہ اگر کوئی ہے تو یہی ہے کہ ہم میں  
عبادات کا شوق پروان چڑھے۔ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَبَّ جَدْبِهِ نَافِلَةً  
اللَّكَ اور يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ۔

☆ میں آپ کو نصیحت کرتا ہوں کہ نبی اکرم ﷺ کے اتباع کو اپنا  
شعار بنائیے۔ صبغۃ اللہ اسی طرز عمل سے ہم پر غالب آئے گا۔“

(رواد تنظیم اسلامی حصہ اول)

# مکتبہ خدمت القرآن لاهور

کے قیام کا مقصد

منبع ایمان — اور — سرشناسی قیان

## قرآن حکیم

کے علم و حکمت کی

دیسخ پایانے — اور — اعلیٰ علمی سطح

پر تشریف و اشاعت

تارکہ امت میں کے فیغم ناصیحتیں تجدید ایمان کی ایک عمومی تحریک ہو جائے

اور اس طرح

اسلام کی نشأۃ ثانیہ — اور — علیہ دینِ حق کے درباری

کی راہ ہوار ہو سکے

وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ